# ВБРА и РАЗУМЪ

# ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

### No 11.

## Ноябрь 1916 года.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| Богь въ природъ. ПрофПрот. 1. Галахова                                                                           | 1267 1297 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 0 тайнь искупленія. Свящь І. Дмитровскаго.                                                                       | 12981311  |
| Очернъ жизни и дъятельности Манарія митрополита Мосновснаго Ал. Вертелошскаго.                                   | 1312—1322 |
| В. А. Жуковскій и ого ролигіовныя воззранія. И. Чыстя-                                                           | 4000 4040 |
| кова                                                                                                             | 1328-1348 |
| Къ вопросу с поводахъ нъ брачному разводу. Сергъя Богословского                                                  | 1344-1372 |
| тайна вліянія одной личности на другую. (Прододженіе).                                                           |           |
| B. Tuxomupona                                                                                                    | 18731405  |
| Національная ядея въ исторія. П. Крисина. (Продолж.).                                                            | 1406—1439 |
| Бябліографія. Р. Д                                                                                               | 1440-1448 |
| Овыть Иравотвенного православнаго Богословія въ аподс-<br>гатачаскомъ совіщенів. (Отлільн, приложен.). Профпрот. |           |
| Н. Стеллециаго                                                                                                   | 198-208   |



### ХАРЬКОВЪ.

Епархіальная Типографія, Каплуновская улица, д. № 4. 1916.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## СОСТОИТЪ ИЗЪ ДВУХЪ ЖУРНАЛОВЪ:

I) Журнала богословоко-философскаго и 2) Журнала "Пастырь и Паства".

Сохраняя апологетическое направленіе, первый журналъ попрежнему дасть статьи научно-церновнаго характера. Съ научно-апологетическою же цълію въ этомъ журналѣ будуть помѣщаться изслѣдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики и исторіи философіи. Въ журналъ же "Пастырь и паства" войдуть статьи и замѣти руководственно-пастырскаго характера.

Журналъ "Въра и Разумъ" будетъ выходить одинъ разъ въ мъсяцъ а "Пастырь и Паства"—еженедъльно.

Оба журнала, по возможности не уменьшая количества печатныхъ листовъ, попрежнему дадутъ восемнадцать и болъе печатныхъ листовъ въ мъсяцъ, т. е. годичное изданіе ихъ останется прежнее.

Цѣна за годовое изданіе обоихъ журналовъ внутри Россіи 10 р., за границу 12 р. съ пересылкою; отдѣльно же—"Вѣра и Разумъ" семь рублей въ годъ, а "Пастырь и Паства"— три рубля.

Раворочка въ уплатъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: ВЪ Харьновъ: въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной семинаріи, въ Харьковскихъ отдъленіяхъ «Новаго Времени», во всёхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова; въ Мосивъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія лиіне; въ ви магазинъ И. Д. Сытина; въ Петроградъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подомска на журналъ принимается во всёхъ извъстныхъ книжныхъ магазильнахъ и во всёхъ отдъленіяхъ «Новаго Времени».

Въ редакція журнала "Віра и Разумъ" можно получать полный комплекть наданія 1914 г. и 1915 г. за в руб. съ перес. За другіе годы вклемпляры журнала могуть быть пріобрітаемы по особому соглашенію съ Редакціей.

Πίστει νοούμεν.

Вюрою разумъваемъ. Евр. XI.



# Богъ въ природъ.

(Зоопсихологія).

Когда анатомія и физіологія животныхь объясняють намъ органические процессы, происходящие въ живомъ тълъ, они делають только половину дела, обнажають біологическую тайну не вполнъ. Животный міръ имъетъ специфическія особенности, которыхъ не имъётъ міръ растительный, выдёляющія его въ особое царство существъ, имфющихъ, по выраженію Библіи (Быт. 1, 20—25), душу живую. Хотя попытокъ перекинутъ мостъ наукою было сдълано много между растительнымъ и животнымъ міромъ, чтобы дать торжество принципу эволюціи, понимаемому въ механическомъ смыслъ, но именно, благодаря механической тенденціи, всв эти попытки, какъ увидимъ ниже, не привели ни къ чему. Всв онъ разбиваются объ эту тайну "живой души", которой ньть въ растеніяхъ. Анатомическое и физіологическое изследование не въ силахъ дать определенное понятие о душъ животныхъ, т. е. объ ощущеніяхъ, чувствованіяхъ, влеченіяхъ, инстинктахъ. Физическіе и химическіе опыты туть совершенно не приложимы, и микроскопъ ничего не откроеть. Ясно, что "живую душу" могла бы сдвлать предметомъ своего изученія и познанія особая наука зоопсихологія, которая имъла бы своей задачею изследованіе законовь психических явленій, какь физіологія физіологическихъ. Такая наука и существуетъ, но опять же благодаря преобладанію позитивизма въ умахъ нѣкоторыхъ натуралистовъ, она приняла своеобразную физіономію, превратитилась въ особую науку, извъстную подъ названіемъ физіологіи нервной системы.

Между темь, самое-то интересное въ животномъ мірѣ то, что составляеть въ немъ живую дущу и что делаеть его

въ нъкоторомъ смысть аналогичнымъ міру существъ разумныхъ, и для дарвинистовъ служитъ ближайщимъ пово-домъ къ отрицанію существеннаго различія между человъ-комъ и животнымъ. Й если бы въ этой области не было явленій, совершенно не согласныхъ съ дарвинистическою теоріей и необъяснимыхъ ею, то пришлось бы согласиться, что и человъкъ есть только слъдующая высшая ступень міровой эволюціи, отличающаяся отъ низшей не качественно и не принципіально, а лишь количественно и интенсивно. Когда механическому міропониманію приходится перебрасывать мосты между отдёльными частями цёлаго или между различными царствами въ природъ, дъло оказывается далеко не такъ ясно и просто, какъ это кажется съ перваго взгляда и безспорность эволюціоннаго принципа не всегда остается въ устойчивомъ положении. Всего труднее оказалось перекинуть мость отъ животнаго къ человъку. Дарвину это йоказалось возможнымъ и онъ сдёлалъ это, имёл въ виду анатомическое строеніе некоторыхъ живстныхъ высшаго типа (обезьянъ), объемъ и весъ ихъ мозга, сложность нервной системы, а главное, психическія особенности, такъ: много напоминающія явленія душевной жизни низшихъ человъческихъ расъ. Скелеты человъка и обезьяны, поставленные рядомъ, говорили настолько убъдительно въ пользу теоріи, что у прежнихъ апологетовъ библейскаго вагляда опускались въ безсиліи руки и не находилось словъ въ свою защиту. Такими же сходными представились дарвинистамъ мыслительныя способности обезьянь и дикарей, соціальные инстинкты тёхъ и другихъ, индивидуальныя особенности. Нъкоторое различие въ этомъ отношения объяснялось особенностями нервной системы, а также объемомъ и въсомъ мозговыхъ полушарій. Такъ какъ для чистыхъ дарвинистовъ нъть сомнъній въ томъ, что душевныя явле-нія покоятся на матеріальной физіологической основъ, то понятно человъкъ, съ ихъ точки зрънія, является человъкомъ именно потому, что у него есть спинногодовная мозговая и нервная система, развившаяся естественнымъ эводю-

щонимъ путемъ изъ таковой же системы животнаго.

Но въ животномъ царствъ есть преинтереснъйшій жласоъ существъ въ видъ членистоногихъ и перепончато.

врилихъ насъкомыхъ, муравьевъ, осъ и пчелъ, которые, не

смотря на всю анатомофизіологическую удаленность отъ человѣка, оказываются существами, высокоодаренными въ психическомъ отношеніи.

Джонъ Леббокъ свою книгу "Муравьи, пчелы посы" 1) начинаетъ не лишеннымъ интереса сопоставленіемъ обезьянъ съ муравьями. "Человъкообразныя обезьяны, безъ сомнънія, больше другихъ животныхъ приближаются къ человъку по своему анатомическому строенію, но, разсматривая жизнь муравьевъ, ихъ общественную организацію и обширныя общины, ихъ тщательно устроенныя жилища и дороги, ихъ владеніе домашними животными, а въ некоторыхъ случаяхъ даже рабами, нельзя не признать, что они по своей разумности имвють полное право занимать мвсто вблизи человъка". Если суждение Леббока справедливо, анатомическая близость между обезьяной и человъкомъ уже не имъетъ значенія, такъ какъ психическія свойства муравьевъ зависять, очевидно, не оть ихъ анатомического строенія, а отъ какихъ то другихъ причинъ. Что величина тъла и степень душевнаго развитія животнаго не прямо пропорціональны другь другу, это было извёстно еще Аристотелю, отъ вниманія котораго не ускользнуло душевное развитіе муравьевъ и пчелъ 2). То же явленіе подм'вчено было Августиномъ, который выразиль мысль, что деннія маленькихь муравьевь и пчелъ болве поразительны, чвиъ громадныя твла китовъз), Знаменитый естествоиспытатель Э. Дюбуа Реймонъ въ сочиненіи "О границахъ естествознанія" съ почтительнымь удивленіемъ изследуеть микроскопическій комочекь нервнаго вещества, представляющаго собою вийстилище трудолюбивой, храброй и вёрной своему дёлу муравьиной души.4).,

Вст натуралисты, спеціально посвятившіе себя изученію жизни муравьевь, Гюберь, Дж. Леббокь, Дж. Роменись, А. Форель, Э. Васмань и др., собравщіє много интереснаго, и цівнаго матеріала, сходятся въ митніяхь о необыкновенномъ развитіи у муравьевъ соціальнаго инстинкта. Образъ жизни, устройство гиталь, уходь за молодью, войны, похиненіе рабовъ и пользованіе ими, разділеніе труда,—все это

<sup>1)</sup> Переводъ съ англійскаго Никифорова, Москва 1898.

<sup>2)</sup> Histor. animal. 1. 9, c. 7.

<sup>3)</sup> De civitate Dei 1. 22, c. 24, n. 5.

<sup>4)</sup> Ueber die grenzen des Naturerkennens, s. 127.

такія детали въ муравьиномъ царствъ, которыя ставятъ муравьевъ на весьма высокую степень зоологической лъстницы. Въ своей усердной работъ на общую пользу муравьи превосходять пчель. Они трудятся цёлый день, а въ жаркую погоду даже ночью. Дж. Леббокъ сдвлалъ наблюдение надъ муравьемъ, работавшимъ безъ отдыха съ в часовъ утра до 10 часовъ вечера. Связь между отцёльными особями животныхъ одного и того же вида обыкновенно развивается очень слабо. Преобладающее количество животныхъ живутъ въ одиночку, сходясь парами временно въ періодъ спариванія. Гораздо меньшая часть ведеть стадную жизнь, хотя не всегда постоянную. Птицы во время перелета, нъкоторые виды насъкомыхъ, напримъръ, стрекозы, бабочки собираются и образують стаи, рои въ извъстные періоды странствованій и переселеній. Только немногіе виды животныхъ живутъ постоянной общественной жизнью, никогда не разлучаясь и не живя въ одиночку. Самыми выдающимися изъ животныхь являются насъкомыя осы, пчелы и муравьи. Только у нихъ однихъ мы находимъ всъ необходимые элементы общественной жизни: общее добывание пищи съ правильнымъ и целесообразнымъ расходованіемъ труда и общій уходъва молодью. Такая общественная жизнь, основанная не на однихъ только вегетативныхъ законахъ, а на соціальныхъ инстинктахъ, съ психологической точки зрвнія, несомнвнно, гораздо болве совершенна, чвиъ жизнь одиночная, обнаруживаеть болже высокое развитие психики.

Находять, что муравьиное государство, по сравненію съ пчелинымь, въ своемъ содіальномь развитіи пошло еще дальше. Въ то время какъ пчелиное, управляемое одной маткой, царицей, отличается монархическимъ характеромъ, муравьиное, имѣющее нѣсколько такихъ царицъ, носить демократическій и соціалистическій отцечатокъ, въ виду болье высокой психической самостоятельности отдёльныхъ особей 1). Благодаря этой черть, муравьиное общество среди

<sup>1)</sup> E. Wasmann. "Vergleichende Studien des Seeplebens der Ameisen und der höheren Tiere". 1900. 2 изд. Вмёсть съ пругою книгою того-же автора "Instinct und Intelligenz im Tierreich" В. Караваевымъ переведена съ нём. и издана отдёльное книгою подъ заглавіемъ: "Итоги Сравнительной Психологіи. Кієвъ. 1906 г. Сочиненію предпослано вступленіе переводчика и заключительная статья, касаю

всвхъ другихъ обществъ животныхъ имветъ самое высокое сходство съ человъческими государственными союзами, основывающимися на разумной и свободной воль отдыльныхъ существъ. Хотя это свойство не идетъ дальше простой аналогіи, темъ не мене, оно представляеть собою высшую степень аналогіи, какая только мыслима въ данномъ случав при сравненіи человіка съ животнымъ. Конечно, названіе государства по отношенію къ муравьямъ можеть быть примънимо лишь какъ метафора, но трудно было бы подыскать болве удачное сравнение. Двло въ томъ, что муравьиныя колоніи принимають въ свое сожительство особей совершенно другого вида, которыя частію исполняють обязанности рабовъ (разные виды тлей), частію обитають въ чествъ гостей, за которыми муравьи ухаживають и кормять (жуки изъ рода Atemeles и Lomechusa). Ничего подобнаго мы не видимъ въ остальной части животнаго царства. Явленія симбіоза встрівчаются среди нівкоторых рыбъ и животныхъ и обуславливаются взаимною пользою для объихъ сторонъ, но это далеко не одно и тоже съ явленіями муравьиной жизни, когда муравьи держать, напримерь, травяныхъ тлей въ качествъ дойнаго скота, заботятся объ ихъ яйцахъ, или кормять некоторые виды жуковъ, облизываніе которыхъ доставляеть имъ удовольствіе. Такое отношеніе къ чужимъ видамъ есть самая высшая форма симбіоза, не встръчающаяся даже у высшихъ позвоночныхъ.

Подобно ичелиному, муравьиное гнёздо состоить изъ трехъ родовь особей, рабочихь (недоразвитыхь самокъ), которыхъ большинство, самокъ развившихся (царичъ) и самиовъ. Роль посиёднихъ сводится къ процессамъ размноженія; рабочіе представляють собою активный элементь, несущій самыя сложныя общественныя обязанности и вслёдствіе этого обладающій высокимъ развитіемъ соціальнаго инстинкта. Строго говоря, на рабочихъ муравьяхъ и пчелахъ лежитъ все общественное, пчелиное и муравьиное благосостояніе. Вподнѣ понятно, почему они обладають та-

щаяся взглядовъ Вл. Вагнера Авторъ и переводчикъ, обладая достаточной эрудиціей, опровергають дарвинист, взгляды на основаніи данныхъ сравнит психологіи. Трудъ въ аподогетическомъ отношеніи замъчательный, но едва ли онъ извъстенъ, какъ таковой, въ нашей духовной богословской дитературъ.

кимъ влеченіемъ къ общественности, взаимному подражанію и солидарному труду. Для этого они пользуются особымъ органомъ рѣчи—усиками, которыми прикасаются другъ къ другу при встрѣчахъ, и узнаютъ своихъ и чужихъ; ударами тѣхъ же усиковъ они передаютъ другъ другу свои чувства, намѣренія и побужденія. Явленіе это тѣмъ болѣе поразительно, что жизнь муравьевъ сравнительно коротка, а число ихъ тромадно. Еще болѣе удивительно то обстоятельство, что муравьи одного гнѣзда узнаютъ своихъ сородичей даже послѣ нѣсколькихъ мѣсяцевъ разлуки. Натуралисты сначала объясняли такую способность наличностью особыхъ знаковъ или сигналовъ, и только въ послѣднее время свелијее къ чувству обонянія, особому гнѣздовому запаху, которымъ обладаютъ муравьи извѣстной колоніи.

Муравы имиють много враговь: птицы чрезвычайно лакомиться муравьиными яйцами и личинками, клещи и другія насёкомыя живуть паразитами въ ихъ гивадахъ. Но зато у нихъ есть и друзья. Различные виды древесныхъ и травяныхъ тлей служать для муравьевъ дойными коровами. Муравьи очень любять сладкій сокъ, выдьляемый тлями, и когда последнія задерживають свои выдвленія, муравьи ніжно ударяють и ласкають тлей своими усиками, чемъ и достигають желаемаго результата. Въ виду получаемой пользы, муравьи заботятся о тляхъ, защищають ихъ отъ враговъ, строять для нихъ особыя помъщенія въ своихъ гнёздахъ; оберегають ихъ яйца и отно-сятся къ нимъ такъ же, какъ къ своимъ. Кромъ тлей, друзьями муравьевъ являются нъкоторые виды жуковъ, маленькія мушки, родъ мокрицы и другія насѣкомыя. Дж. Леб-бокъ высказываеть предположеніе, что всѣ эти насѣкомыя или играють роль мусорщиковъ или доставляють муравь-ямь пищу. Возможно, наконець, что некоторыя изъ нихъ держатся муравьями просто для забавы. Безполезныхъ посътителей муравьи немедленно умерщвляють или удаляють изъ гижадъ.

Самое замічательное вь муравьиной психикі ихъ хитрость, когда діно идеть о защить гнізда оть враговь. Чтобы убідиться въ этомъ, не нужно долгихь научныхъ наблюденій, стоить только слегка наступить или положить руку на муравьиную кучу, и кто ділаль такую попытку,

тотъ мгновенно чувствовалъ свой промахъ. Военная тактика муравьевъ, какъ это ни удивительно, весьма напоминаетъ пріемы челов вческой тактики. Въ своей интересной книг в "Сравнительныя изследованія душевной жизни муравьевъ и высшихъ животныхъ" Э. Васманнъ передаетъ свои наблюденія надъ муравьями двухъ видовъ: краснаго муравья амазонки (Polfergus rufescens) и кровянокраснаго хищнаго муравья (formica Sanguinea). Первые, готовясь къ битвъ, идуть по тропъ большими сомкнутыми колоннами, (послъдніе двиствують малыми отрядами, въ разсыпную. Тв и другіе наступають решительно, стараются взять вражеское гнъздо приступомъ, чтобы сразу ошеломить врага и заставить его обратиться въ бъгство, что имъ довольно часто и удается. Но оба вида обнаруживають при этомъ свою индивидуальность. Муравьи амазонки нападають прямо, не справляясь съ численностью враговъ, какъ бы мало ихъ ни было. Кровянокрасные хищные муравьи поступають иначе. Когда нъкоторые изъ нихъ выслъдили гнъздо непріятеля. они возвращаются домой и сообщають остальнымъ. Снаряжается экспедиція, во главѣ которой идутъ нашедщіе гнѣздо, указывая путь остальнымъ. Затѣмъ вражеское стнѣздо не подвергается внезапному нападенію, какъ у амазонокъ, а подвергается формальной осадъ. Во время штурма, часть осаждающихъ остается на мъстахъ и смотритъ за тъми, кто изъ вражескаго стана обращается въ бътство. Такихъ немедленно останавливають и отнимають у нихъ личинки и куколки. Къ великому удивленію, а можеть быть, и къ стыду человъчества, оба воинственные вида муравьевъ ведуть свои войны и наступленія съ гораздо большей гуман-ностью, чёмь остальныя животныя и люди. Всё ихъ военные походы предпринимаются только съ цёлью грабежа, а не убійства, и, если последнее совершается, то только въ силу необходимости при отчаянномъ сопротивленіи враговъ. Главною целью муравьиныхъ войнъ является отнятіе куколокъ и личинокъ, которые уносятся побъдителями въ свое гнъздо для воспитанія изъ нихъ будущихъ рабовъ. Какъ муравьи строятъ свое гнъздо?

При постройкъ замътны согласованность дъйствій и правильность распредъленія труда, а также отсутствіе шаблона. Гнъзда птицъ одного вида поражаютъ своимъ одно-

образіемъ, напротивъ, нельзя найти двухъ муравьиныхъ гнъздъ совершенно однообразной постройки до послъдней детали. Согласованность дъйствій не препятствуетъ отдъльнымъ муравьямъ проявлять иниціативу и следовать собственному строительному плану. При этомъ никакой розни не получается, потому что ни у какихъ насъкомыхъ такъ не развито чувство подражанія, какъ у муравьевъ. Болье энергичные экземпляры заражають своимъ примфромъ другихъ, и работа идетъ по плану энергичнаго строителя. Обыкновенно работа начинается весной, когда у муравьевъ просыпается лихорадочная охота къ строительству. Сотнями выступають трудолюбивыя насъкомыя изъ своихъ гнъздъ и собирають матеріалъ для постройки новыхъ помъщеній, ходовъ, камеръ, галлерей. Травяные стебли, въточки вереска, кусочки листьевъ идутъ на подпорки, устои, своды, покрыта тія; связующимъ же матеріаломъ служатъ кусочки земли. При этомъ бросается въ глаза цѣлесообразность постройки въ зависимости отъ условій влажности и температуры воздуха. Чёмъ лёто сырёе и дождливёе, тёмъ выше, выпуклъе и круче строится муравьиная куча, чтобы легче сбъ-гала вода, легче происходило нагръваніе и испареніе. На-обороть, сухое и жаркое лъто заставляеть муравьевъ строить свои гназда ниже, съ плоскою поверхностью, для достиженія обратной цали сохраненія въ гназда прохлады и влаги. Та виды муравьевъ, которые строять гназда изъ одной земли, поступають такъ же: въ сырое лато ихъ земельные куполы изръщечены отверстіями настолько, что производять впечатльніе губки, для легчайшаго испаренія воды; въ сухое лъто, напротивъ, отверстія въ куполъ дълаются въ самомъ незначительномъ количествъ 1).

Не менъе удивительны явленія ухода за молодью въ муравьиномъ царствъ. Здъсь соціальные инстинкты муравьевъ выдъляются своимъ развитіемъ особенно ярко. Главная забота рабочихъ муравьевъ—сохраненіе молоди въ чистотъ. Въ этомъ отношеніи муравьи превосходятъ всъхъ остальныхъ животныхъ. Ни одна кошка не облизываетъ своихъ котятъ такъ тщательно, съ такой педантичной акку-

<sup>1)</sup> Дж. Леббокт. "Муравьи, пчелы и осы". Стр. 32—49. Э. Васманнт. "Итоги сравнительной психологіи". Переводъ Караваева. Стр. 390—434.

ратностью и нѣжностью, какъ муравей своихъ личинокъ. Мало того, муравьи не только заботятся о чистотѣ, питаніи и защитѣ своей дѣтки, они цѣлесообразнымъ образомъ регулируютъ самую температуру дѣтскихъ помѣщеній. Пчелиный зародышъ остается въ одной и той же сотѣ, въ какую онъ былъ снесенъ, до полнаго развитія. Совсѣмъ иначе обстоитъ дѣло у муравьевъ. Яйца и молодыя личинки сохраняются въ самыхъ глубокихъ камерахъ гнѣзда, гдѣ температура болѣе прохладная и влажная. Когда личинки подрастаютъ, ихъ перемѣщаютъ въ средній этажъ, а совсѣмъ взрослыхъ личинокъ поселяютъ въ самыхъ верхнихъ камерахъ, гдѣ больше тепла, въ которомъ онѣ нуждаются. Если наступаетъ холодъ и дождь, всѣ дѣтки сносятся опять въ нижнія комнаты, какъ болѣе теплыя.

Было бы излишне говорить о самоотвержении рабочихъ муравьевъ (какъ и пчелъ) въ уходъ за дъткой, когда дъло касается защиты жизни. Если кучу лёсного муравья потревожить палкой, вся колонія приходить въ ужасное волненіе, но это волнение переходить въ настоящее бъщенство, если попробовать отнять личинокъ или куколокъ: подобно полчищу дикихъ фурій муравыи накидываются на врага, брызжутъ ядомъ и кусаютъ. Можно сколько угодно растоптать и умертвить муравьевъ, -- новыя полчища бросятся на врага съ тъмъ же самоотверженіемъ. Никакая львица и никакая самка обезьяна не защищаеть своихъ дътей съ такимъ героизмомъ, какъ муравей своихъ личинокъ и куколокъ. Онъ скорве дасть раздавить себя, чвмъ уступить куколку, которую несеть въ своихъ челюстяхъ. И нужно замътить при этомъ, что куколка, которую онъ спасаеть, даже не его собственное дитя, а только воспитанникъ. Но тотъ высшій законъ, который сохранение вида сдълалъ для муравья обязательнымь вельніемь, этоть законь повельны и рабочему муравью посвятить свою жизнь молодому покольнію. Что при этомъ двиствуетъ въ муравьѣ,—собственный ли разумъ и сознаніе долга, или постороннее, невидимое, но высшее и непреоборимое велівніе? Что такое инстинкть, чімъ и какъ объяснить его; что такое дуща животныхъ, есть ли въ ней что-либо разумное, или нътъ, вотъ вопросы, которыми за-нимается зоопсихологія и безъ ръщенія которыхъ царство животныхъ останется въчной загадкой.

#### II.

Вполнъ яснаго, общепризнаннаго пониманія инстинкта наука еще не установила, но общій наклонъ мысли въ сторону механическаго объясненія инстинкта несомнівнень, такъ какъ подобнымъ объясненіемъ подтверждаются господствующіе монистическіе взгляды. Правда, включить инстинктъ въ число явленій органической жизни, познаваемыхъ внішнимъ опытомъ, и подвергнуть его лабораторному изследованію оказалось невозможнымъ, потому что онъ не имъетъ ни въса, ни измъренія, тъмъ не менъе опасеніе нарушить стройность монистическаго міровоззрінія береть верхъ и заставляеть многихь держаться указанной точки зрінія. Защитникомъ монистического взгляда явился Августъ Форель, профессоръ психіатріи Цюрихскаго Университета, который считаеть, что, такъ какъ кромв работы нашихъ мозговыхъ клвтокъ нвтъ ничего болве реальнаго, то и все, мозговыхъ клетокъ неть ничего более реальнаго, то и все, что относится къ области психологіи, есть въ сущности вопрось одной только нервной физіологіи і). Согласно монистическому пониманію Фореля; весь міръ есть лишь продукть деятельности нашего мозга: поэтому вечный дуалистическій споръ между матеріалистами и спиритуалистами не имееть абсолютно никакого смысла. Все есть душа, точно такъ же, какъ сила и вещество; ни одно изъ этихъ нераздёльныхъ явленій не можеть быть первымъ или более высокимъ такъ какъ силь вещество одно и то же раздъльных явлении не можеть быть первымъ или болбе высокимъ, такъ какъ вей они въ сущности одно и то же. Выражаясь философскимъ языкомъ, Форель проповъдуетъ монистическую теорію идентичности (тождественности), согласно которой, все психическое и матеріальное суть только различныя стороны одной и той же реальности. Такимъ образомъ, основу взглядовъ Фореля составляють извъстные матеріалистическіе принципы Бюхнера, Геккеля и др., какъ извъстно механизирующіе всь безъ исключенія органическія явленія и въ томъ числъ инстинктъ.

На чемъ основывается механическая теорія инсминкта? На томъ предположеніи, что инстинкты можно свести къ простымъ рефлективнымъ дъйствіямъ, основаннымъ на раздраженіи нервнаго аппарата. Рефлективныя движенія мы

т) Gehirn und Seele. Докладъ Фореля на 66 Съъздъ естествоиспытателей въ Вънъ въ 1894 г. 25 сент.

встръчаемъ у всъхъ живыхъ существъ, начиная съ человъка и кончая самыми низшими животными и насъкомыми, у которыхъ, несмотря на отсутствіе мозга, существуєть своя нервная система и чувствительные нервные узлы (гангліи), замфияющіе мозгъ. Въ одноклъточныхъ животныхъ, которыя не имъютъ нервнаго аппарата, но цълесообразно реагируютъ на внъшнее раздражение, выступаетъ чувствительность про-Но здъсь уже область, граничащая съ тъми реакціями, которыя наблюдаются въ растеніяхъ, благодаря химическимъ и физическимъ раздражителямъ. Здъсь находится тоть мость, который ведеть оть міра растительнаго къ міру животныхъ и обратно, перекинутый заботливой рукой и трудами ученыхъ дарвинистическаго лагеря. Движеніе растеній, ихъ рость и развитіе, положеніе листьевь, ствола, вътвей и кореньевъ обязаны дъйствующимъ механически силамъ тяжести, свъточувствительности, химическому воздъйствію и т. д. Это же объясненіе оказалось пригоднымъ и для міра низшихъ живыхъ существъ; были изучены законы, по которымъ опредъленныя движенія слъдують за опредъленными внъшними раздраженіями 1). Вследствіе этого, некоторые стали отвергать психическую жизнь у животныхъ, потому что такая жизнь не свойственна растеніямъ; другіе впали въ противоположную крайность и начали утверждать, что если движенія животныхъ сопровождаются и обусловливаются ощущеніями, то способность чувственнаго ощущенія следуеть признавать и за растеніями; словомъ, одни превратили животныхъ въ растенія, другіе поступили наобороть, растенія сділали живыми существами. Но для тёхъ и другихъ получилась одинаковая возможность отвергать психическую природу инстинкта и свести его къ механической двятельности, а животныхъ признать своего рода машинами, всё движенія и действія которых в только рефлективны, о душв ихъ не можетъ быть и ръчи. Всъживотныя, благодаря нервному аппарату, двиствующему автоматически, превращаются въ искусно построенные автоматы; изучать действія этихъ автоматовъ, значить изучать нервный механизмъ, что относится къ области нервной физіологіи и физіологіи мозга.

<sup>1)</sup> Теорія тропизмовъ М. Фереориа и Ж. Леба. Сочиненіе перваго Allgemeine Physiologie есть въ русск. пер. Мензбира. Москва, 1897.

При всей кажущейся основательности механическаго объясненія инстинкта, оно содержить въ себѣ много непонятнаго, непослѣдовательнаго и противорѣчиваго. Внутреннее противорѣчіе этой теоріи заключается въ томъ, что, проводимая послѣдовательно, она должна быть распространена и на человѣка, потому что и въ человѣкѣ вся психическая жизнь, сознаніе и умственная дѣятельность тѣсно связаны съ мозговыми и нервными измѣненіями. Поэтому автоматизмъ животныхъ переносится и на человѣка со всѣмъ его психическимъ содержаніемъ. Вся наша познавательная діятельность, благодаря такому взгляду, должна сводиться къ извітельность, благодаря такому взгляду, должна сводиться къ извітельность, благодаря такому взгляду, должна сводиться къ извітельность, благодаря такому взгляду, должна сводиться тому всітельность молекулярнымъ мозговымъ изміненіямъ, а потому всітення всітення всітення безъ всякаго объективнаго содержанія. Такое смітенніе физіологическихъ мозговыхъ процессовъ съ объективнымъ содержаніемъ нашего познанія превращаєть всітення ективнымь содержаніемь нашего познанія превращаєть всё науки, въ томъ числі и нервную физіологію, въ чистую субъективную иллюзію. Въ самомъ діль, что же останется тогда отъ объективной цівнности всего нашего познанія?— Ровно ничего. Гибнеть не только психологія, но и физіологія и всякая другая наука, и мы безнадежно падаємь во власть абсолютнаго скептицизма.

Механическая теорія инстинкта несправедлива и по существу. Она основана на сравненіи простійщихъ однокліточныхъ животныхъ съ однокліточными же—растительнаго царства одинаково реагирующихъ на внішнее раздраженіе рефлективными движеніями. А. Бине въ сочиненіи "Душевная жизнь мельчайшихъ живыхъ существъ" 1), настаиваєть, что всё реакціи микроорганизмовъ не простыя рефлективныя

ная жизнь мельчайшихъ живыхъ существъ" 1), настаиваеть, что всё реакци микроорганизмовъ не простыя рефлективныя движенія, но приноровлены къ извёстной цёли и свидётельствують о зачаткахъ душевной жизни. Если же между ботаниками и зоологами доселё не установлено строгаго разграниченія между нікоторыми семействами мельчайшихъ энгутиковыхъ животныхъ и зеленой водорослью, то дёло здёсь въ простомъ недоразуменіи. Тамъ где проявляются следы инстинкта и способность выбора, тіде дають о себе знать зачатки чувственной жизни, тамъ мы имеёмъ дёло съжизнью животной, а не растительной, потому что ни одно изть сементь высоворазвитыхъ растеній не обнаруживаеть

<sup>1)</sup> В. Васманнъ. Итоги сравнит. психологіи, стр. 158—159.

признаковъ живого существа. Стало-быть теорія тропизмовъ, которою Ж. Лебъ хотълъ объяснить инстинкты касъкомыхъ, ръшительно ничего не объясняетъ и объяснить не можетъ.

Самое существенное отличіе животныхъ отъ растеній заключается въ томъ, что обладая внешними чувствами, они способны къ внутреннему чувственному влеченію, или, что тоже, инстинктивному познанію внъшняго міра, — способность, которая у животныхъ является наследственной, хотя не исключаетъ возможности индивидуальнаго опыта, о чемъ ръчь будеть ниже. Эта способность выражается въ извъстныхъ движеніяхъ и двиствіяхъ, цвлесообразно направленныхъкъ достижению известной цели, но не сознаваемыхъ. Все целесообразныя инстинктивныя дёйствія животныхъ соединяють цёлесообразность съ безотчетностью, хотя и приводять къ результату, полезному не только для дёйствующаго индивида, но еще болъе для его рода. Не имъя сознательности и преднамъренности, инстинктивное дъйствіе становится, однако, двиствіемъ механическимъ, потому что требуеть извъстнаго чувственнаго влеченія, или стремленія, котораго нътъ у растеній. Напримъръ, большая часть растеній размножается половымъ способомъ, но о половомъ инстинктъ растеній странно было бы говорить именно потому, что вся жизнь растеній и процессь ихъ размноженія есть процессъ физическій, не сопровождаємый никакимъ внутреннимъ стремленіемъ. Хотя мы иногда говоримъ о чувствительности растеній, объ ихъ стремленіяхъ, движе-ніяхъ, даже побужденіяхъ, но это объясняется неточностью принятой терминологіи и употребляется въ смыслѣ метафоры, потому что для всякаго понятно, что говорить о чув-ствительности растеній можно было бы только при томъ условіи, если бы растенія на самомъ дъль что либо ощущали или чувствовали.

Итакъ, чувственнымъ влеченіемъ, не сознательнымъ, но цълесообразнымъ, вотъ чъмъ животныя выдъляются изъ царства растеній. Въ этомъ и состоить инстинктъ животныхъ, къ этому сводится вся ихъ психическая жизнь, "душа живая", по выраженію Бебеля. Этимъ же предрышается вопросъ и о томъ, есть ли инстинктъ животныхъ нъчто постоянное, неизмѣнное, или же въ немъ возможны измѣненія. Допустить постоянство инстинкта нельзя, въ виду явныхъ

фактовъ противоположнаго характера. Подъ вліяніемъ окружающихъ условій покольнія животныхъ и отдельныя особи накопляють свой собственный опыть, который и передають потомству. На фактв изменчивости инстинкта основывается возможность прирученія человікомъ животныхъ, ихъ дрессировки, при чемъ самая возможность измененія инстинкта обусловливаеть собою ту или иную высоту душевнаго развитія у извъстнаго вида животныхъ: напр., нъкоторые виды иоражають своими умственными качествами: памятью, понятливостью, сообразительностью, догадливостью; отличаются качествами моральнаго и соціальнаго характера -дружбы, благодарности, любви, самопожертвованія, върности, трудолюбія в т. д. Все это возможно только при условіи, что инстинктъ не есть нвчто постоянное, механическое и только рефлекторное, но предполагаеть некоторый прогрессь и развитіе подъ вліяніемъ тъхъ или другихъ условій внѣшняго опыта 1). Въ этомъ безпорномъ фактъ измънчивости животнаго инстинкта Библія нашла бы прекрасное подтвержденіе своему ученію о томъ, въ какомъ отношеніи стоялъ животный міръ къ человіку до гріхопаденія, когда животныя не употреблялись человъкомъ въ пищу, но господство разума надъ инстинктомъ, духа человъческаго, какъ Образа Божія, надъ душою животныхъ, не имъющею этого Образа, выражалось такъ наглядно въ безусловномъ послупіаніи человъку (Выт. 11, 19—20) и отношеніемъ животныхъ къ человъку послъ гръхопаденія, когда они стали человъку служить пищей (Быт. ІХ, 3), и человінь сталь охотиться за ними и убивать ихъ (Быт. Х, 9).

### Ш.,

Итакъ, механическая теорія инстинкта явно несостоятельна. Въ инстинктъ мы не находимъ того, что указывало бы на его исключительно физическую природу, но встръ-

<sup>1)</sup> На этомъ же основаніи возможень и регрессь животной психики. Лишенные руководства виды прирученныхъ животныхъ снова возвращаются въ состояніе первобытной дикости. Нѣкоторые виды муравьевъ, привыжшіе жить трудомъ рабовъ, утрачивають способность самостоятельнаго отысканія нищи и мало по малу вырождаются. Такихъ примёровъ зоологія могла бы указать очень много, напр. рабочія пчелы, жишенныя полового инстинкта, такіе же рабочіе муравьи, представляющіе собою недоразвившихся самокъ и проч.

чаемъ и психическій элементь, характеризующій новую и высщую по сравненію съ міромъ растеній форму животной жизни. Хотя этотъ элементь тѣсно связанъ съ объективною физическою основою, съ нервной и мозговой делельностью, но его нельзя считать тождественнымъ съ последнею, какъ элементь субъективный, обнаруживающій свою собственную специфическую природу. Въ инстинктъ мы впервые встръчаемъ особую психическую реальность въ тъсной связи съ физическою. Весь вопросъ въ томъ, въ какомъ отношеніи между собою находятся эти двъ реальности, то-есть представляють ли онв собою двв стороны одной и той же сущности, или въ основъ той и другой лежить особая сущность. Библія и наука решительно высказываются противь второго предположенія, отвергая принципіальный дуализмъ. если признать и первое, недоумвнія не разрвшаются. Уже давно изввстна теорія такъ называемаго психофизическаго параллелизма 1), которая утверждаеть самостоятельность психическихъ и физическихъ явленій, протекающихъ совершенно обособленно и независимо другъ отъ друга. Не смотря на всю привлекательность этой теоріи, обособляющей психическій міръ отъфизическаго, она полна глубокихъ неясностей и противоръчій. Непонятнымъ становится параллелизмъдвухъ явленій, ничъмъ другъ на друга не вліяющихъ и ничъмъ взаимно не обусловленныхъ. Получается какой-то и ничемъ взаимно не обусловленныхъ. Получается какой-то совершенно непонятный и невероятный дуализмъ при сохранении однородной субстанціи, лежащей въ основе обоихъ явленій. Если субстанціональная основа одинакова, ничто не можетъ препятствовать всёмъ явленіямъ, физическимъ и психическимъ, быть между собою во взаимной причинной связи и закономерности. Библейская точка эрёнія тутъ, какъ и вездё, является единственно возможною. Явленія физическія и психическія суть двё различныя реальности. Существующія вмёстё межлу ними есть различіе сти, существующія вмість. Между ними есть различіе, котораго нельзя отрицать или затушевать никакими монистическими теоріями. Но это различіє не ведеть необходимо

<sup>1)</sup> Представителемъ этой теоріи является Фехнеръ; ее же защищаеть и Вундть, котя понимаеть ее въ смыслѣ психическаго монизма, сводя все физическое къ духовному. Противъ теоріи психофизическаго параллелизма вооружился К. Штумпфъ въ сочиненіи "Тѣло и душа". Лейпцигъ 1903. Е. Васманъ, указ. соч. стр. 299—309.

къ принципіальному дуализму: объ реальности находятся въ закономърной зависимости другъ отъ друга, какъ выраженіе и осуществленіе единой абсолютной Воли, призвавшей къ бытію вслъдъ за физическими явленіями "душу живую".

Самымъ яркимъ образомъ несостоятельность механическаго объясненія инстинкта обнаруживается въ его непослъдовательности, Когда дъло касается инстинктовъ животныхънизшаго порядка, монисты готовы признать ихъ просто физическими или химическими реакціями, автоматическими движеніями, рефлекторными дійствіями, не боліве; но когда дъло идетъ о высшихъ видахъ животныхъ, напримъръ, объ обезьянъ, собакахъ, лошадяхъ и проч., инстинктъ приравнивается къ разуму, къ дъятельности разсудка, къ работъ почти полнаго совнанія; примитивныя психическія способности инстинкта вдругъ выростають до сознательныхъ разумныхъ актовъ, приближающихъ животныхъ къ человъку съ устраненіемь всякой существенной разницы между ними. Такая непоследовательность и неустойчивость въ монистическомъ пониманіи инстинкта получаеть свое объясненіе отчасти въ принципахъ дарвинизма, отчасти въ возграніяхъ ходячей психологіи, которая объ инстинктахъ животныхъ судить по сознательнымъ процессамъ человъческой души. Если человъческому дъйствію предшествуеть рядь соображеній, логическихъ разсужденій, то обычно думають, что и животное руководится подобными разсужденіями. Дарвинистическое толкованіе душевной жизни животныхъ не ущло дальше воззреній такой ходячей психологіи, въ которой отсутствуєть критическій методъ психологіи научной. Объ инстинктахъ животнаго мы могли бы судить лишь на основании нашихъ собственныхъ инстинктовъ чувственной жизни, находя въ нихъ много аналогичнаго и общаго, но не на основаніи логическихъ сужденій, предполагающихъ сознательность, свободу и разумность, способность къ абстракціи, къ образовинію высщихъ понятій. Интеллектуальная діятельность, выражающаяся въ формальной способности къ умозаключеніямь, это не простая ассоціація чувственных представленій, свойственная психикъ животнаго, и если современная, ходячая психодогія не различаєть этихь двухь родовь психической двятельности, это значить не то, что они на самомъ деле однородны, а то, что г.г. натуралисты, легко разбирающеся въ явленіяхъ физическихъ, не совсёмъ ясно представляють себё разнородность психическихъ процессовъ, протекающихъ въдушть безъ яснаго сознанія, съ процессами разумнаго сознанія.

Но какія бы ни были причины, лежащія въ механическаго пониманія инстинкта, непоследовательность этой точки зрвыія бросается въ глаза и можетъ яснена лишь предвзятостью взгляда и желаніемъ навязать законы и принципы физической жизни бытію высшаго порядка, жизни духа. Однако, это не совсвиъ удается и, какъ было сказано, опровергается зоологическими изследованіями о жизни насъкомыхъ, осъ, пчелъ и муравьевъ, обнаруживающихъ столь высокое развитіе соціальнаго инстинкта. Этотъ безспорный факть, противор вчащій всвив принципамь дарвинической теоріи трансформизма, старались затушевать совершенно произвольными соображеніями. Говорили, жизнь муравьевь, управляемая соціальными инстинктами, лишена индивидуальной разумности, тогда какъ у высшихъ позвоночныхъ разумность выступаетъ на первый планъ, постепенно одерживая верхъ надъ инстинктомъ; у предполагаемыхъ же предковъ человвка къ этой индивидуальной разумности присоединилось уже впоследствіи развитіе соціальнаго инстинкта, вследствіе чего высшее животное и превратилось въ человъка. Что это совершенно произвольное предположение, не имъющее ничего общаго съдъйствительностью, особенно убъдительно доказано Э. Васманномъ въ сочинении, на которое мы уже указывали, "Сравнительныя изследованія жизни муравьевь и высшихь животныхъ"... Этоть убъжденный ученый, антидарвинисть, безспорными фактами изъ жизни муравьевъ свидетельствуеть, что муравьи не уступають высшимъ позвоночнымъ ни въ развитіи соціальнаго инстинкта, ни въ разумности". Свидътельство Васманна темъ более ценно, что въ его лице мирмекологія имъеть авторитетнаго ученаго, спеціалиста, пре-красно изучившаго жизнь муравьевь, издавшаго много солидныхъ работъ.

Самое пнтересное въ указанной работв Васманна—сопоставление муравьевъ съ обезъянами и другими высшими животными 1). Нъкоторыя детали сопоставления поразительно

<sup>1)</sup> Третья глава указ. сочин. 333—349.

ярко обнаруживають всю искусственность и натяжки, которымъ обычно прибъгаютъ трансформисты. У Дарвина приведено очень много примъровъ того, что у высшихъ животныхъ, особенно у обезьянъ, живущихъ стадами, имветъ мъсто предупреждение объ опасности, общая охрана лоди и общій трудъ въ ділів добыванія пищи, совмістное нападеніе съ цёлью добычи 1). Совершенно туже цёль преслъдують и муравьиныя гнъзда, по достижение цъли здъсь гораздо болве совершенно, чвит напримврт, у обезьянт. И ужъ если говорить о "сознательности", то муравьи обнаруживають ее ничуть не меньше высшихъ позвоночныхъ. Многія стада птицъ (журавли, гуси) и животныхъ (серны) предостерегають объ опасности особеннымъ кличемъ и этою цёлью выставляють особыхъ часовыхъ. Но то же ċaмое дёлають и муравьи, только болёе лучшимъ образомъ 2). Вся разница въ способъ передачи; не владъя голосомъ, муравьи предупреждають своимь усиковымь языкомъ. отрядъ красныхъ хищныхъ муравьевъ приближается къ гивзду черныхъ, то первый черный муравей, замътившій врага, стремительно кидается назадъ въ гнездо и сообщаеть ударами усиковь свой ужась остальнымь и даеть сигналъ къ общему бъгству. Личинки и куколки моментально переносятся въ глубокіе ходы и камеры, а если врагь проникаеть и сюда, то черные, сломя голову, удирають иминжопоповитоси врежни сеи ходами и спасаются со своими личинками на травяныхъ стебляхъ и кустарникахъ. Другіе виды слабосильныхъ муравьевь употребляють другіе средства отъ нападенія: закупоривають доступы внутрь гнвада, устраивають баррикады, строять земляныя укрыпленія, и горе твиъ смільмъ врагамъ, которые проникнуть въ одиночку за эти укрвпленія; они тотчасъ схватываются неомътнямъ количествомъ защитниковъ за усики и ноги и умершвияются. Указывають на общія согласованныя ствія высшихъ животныхъ, когда дёло идеть объ охотё, о добываній пищи, объ отраженій врага, о защить стада. Мы уже приводили выше примеры солидарной работы и

<sup>(1)</sup> Происхождение человфия глава IV.

<sup>2)</sup> Аналогичное наблюдение сдълано надъ осами. Они также имъють часовыхъ. См. Эслинасъ. "Соціальная жизнь животныхъ". Съфранц. 1898. Стр. 185.

охраны муравьями своихъ гнвздъ. Все, что трансформисты замічають у обезьянь, вь боліве совершенной степени обнаруживаютъ муравьи. Охота и нападеніе отрядами, дружная работа, когда дёло идеть объ общей пользё или нуждёотличительныя особенности муравьинаго царства. Стоитъ посмотръть на лъсныхъ муравьевъ (Formica rufa), когда ихъ толпа тащить къ своему гивзду навознаго жука въ ствъ добычи, или бревно, (кусочекъ вътки) для постройки гньзда: одни тащать спереди, другіе подталкивають сзади, вев дружно работають, и двло идеть всегда съ успъхомъ. Въ смъщанныхъ колоніяхъ, гдъ работаютъ совмъстно разные виды муравьевь, общая работа распредвляется соотвътственно инстинктивнымъ склонностямъ и способностямъ, но при этомъ рабочіе каждаго вида принимають посильное участіе, хотя бы и косвеннымъ образомъ, въ работв остальныхъ. Это особенно замътно въ тъхъ случаяхъ, когда дъло касается воспитанія и ухода за молодью.

У высшихъ животныхъ замѣчаются зачатки моральнаго чувства въ инстинктѣ материнской любви, способной къ самопожертвованію, въ вѣрности своему долгу, въ гуманности при обращеніи съ рабами, больными и т. п. Все это имѣетъ мѣсто и у муравьевъ, хотя трансформисты и отказываютъ имъ въ этихъ качествахъ. Васманнъ приводитъ много примъровъ муравьинаго "моральнаго чувства"; на нѣкоторые мы уже указывали, но вотъ и еще.

Нервико можно наблюдать, какъ муравьи оказывають другь другу предупредительность и дружескія услуги. Васманнъ разсказываеть о такихъ сценахъ въ устроенномъ для муравьевъ гнвадь. Лежащаго неподвижно рабочаго муравья товарищи заботливо моютъ, то есть облизываютъ своими усиками сначала съ одной стороны, затъмъ поворачиваютъ на другую и также моютъ. Въ стремленіи къ чистоплотности муравьи положительно превосходятъ позвоночныхъ. Не менве старательно ухаживають за ранеными и больными товарищами, при чемъ употребляють то же самое средство, то есть мытье, или върнве тщательное облазываніе. Леббокъ и Роменисъ за такой уходъ за больными называють муравьевъ нъжными, заботливыми—качества, которымъ позавидывали бы высшія животныя 1). Тв же каче-

<sup>1)</sup> Леббокъ. Указ. сочин. стр. 89—112. Васманнъ. Указ. сочин. стр. 339—340.

ства въ сильной степени обнаруживаются въ уходъ за деткой.

Такимъ образомъ, въ какомъ бы отношеніи ни сравнивать муравьевъ съ высшими позвоночными, въ психическомъ отношеніи они не только не отстають, но идуть впереди. И совершенно естественно Леббокъ могъ сказать, что если искать человвческую родословную, муравья нужно вить въ самое близкое родство съ человъкомъ, конечно, не по анатомическому строенію, а по психическимъ задаткамъ. Но если бы это было на самомъ дёлё такъ, падало бы дарвинистическое объясненіе происхожденія человіка, обаяніе котораго на умы большинства воологовъ доселів очень сильно. А вмёстё съ тёмъ въ механическомъ міровоззрёнім образовалась бы брешь, которую ничвив нельзя было бы задълать. И вотъ остается итти противъ очевидности и съ одной стороны признавать, съ другой-отрицать: признавать у муравьевъ инстинктъ и отвергать разумъ, а у высшихъ животныхъ наоборотъ все инстинктивное считать индивидуальнымъ и разумнымъ.

#### IV.

При сопоставлени муравьевъ и высшихъ позвоночныхъ зоопсихологія только и можетъ вывести заключеніе объ однородности ихъ инстинкта и объ отсутствій между ними существенныхъ отличій въ указанномъ отношеніи. Но, разумбется, такой выводъ всего меньше гармонироваль бы съ теоріей развитія и принципами трансформизма. Поэтому все, что касается муравьевъ, пчелъ и осъ, эволюціонисты обычно относятъ къ области явленій инстинкта, а тѣ же явленія въ жизни высшихъ животныхъ объясняють какъ зачатки мышленія, разумности и сознанія. Чтобы разобраться въ справедливости подобныхъ сужденій, необходимо знать, какіе факты говорять о разумности высшихъ позвоночныхъ животныхъ и насколько эти факты свидѣтельствують о превращеніи животнаго инстинкта въ разумность.

Когда дело касается разумности животных обыкновенно сенлаются на животных домашнихъ—собакъ, кошекъ, лошадей, но всего больше на обезьянъ, относительно которыхъ разумность считается несомнённымъ фактомъ. Въ

своемъ сочиненій "Мозгъ и душа" Форель приводить со словъ Ромениса, о слъдующемъ наблюденіи. Одна обезьяна въ звъринцъ имъла обыкновеніе отворять къ объду дверь столовой комнаты, гдъ кормили звърей. А такъ какъ она была мала, чтобы достать дверной ключъ, то она въщалась на веревку, раскачивалась и такимъ путемъ ключь. Раздраженный на обезьяну сторожь въ одинъ пре-красный день сдёлаль на веревке три узла, чтобы укоротить ее. Послъ тщетныхъ попытокъ орангъ понялъ ность препятствія, влізь на веревку и развязаль всі три узла. Тоть же орангь получаль оть сторожа 15 ключей и постепенно пробоваль ихъ, чтобы отпереть дверь, пока не попадаль на настоящій. О той же обезьяні разсказывають, что она пользовалась жельзнымь стержнемь, какъ рычагомъ, самостоятельно открывъ этотъ способъ механическаго поднятія тяжестей. Передавая всё эти факты, Васманнъ 1) не находить въ нихъ ясныхъ доказательствъ собственной мыслительной способности оранга, въ виду полной невозможности проконтролировать той роли, какую играль во всёхь этихт случаяхь сторожь. Не достаеть критическаго анализа передаваемыхъ Форелемъчужихъ наблюденій. Между тёмъ, чтобы судить о фактё, надо знать происхожденіе всёхъ указанныхъ искусныхъ манипуляцій обезьяны. Такъ какъ всё факты имёли мёсто възвёринцё, то для заключеній о самостоятельной мыслительной способности обезьяны ихъ недостаточно. Надо доказать, что и въ свободномъ состояніи обезьяна способна также примёнять свою способность. Но ничего подобнаго, никакихъ зачатковъ къ самостоятельному культурному развитію въ обезьянѣ не замѣчено, и все, что извѣстно о психической жизни обезьянь, только искусственнымь спаечнымь методомь можно связать съ человъческой разумностью. У того же Фореля передается разсказъ о "разумности" кошки, которая принесла своего котенка изъ гнъзда въ столовую черезъ окно и положила на кольни одного изъ сидъвшихъ за столомъ. Когда котенку дали молока, мать принесла одного за другимъ всъхъ остальныхъ котятъ и послъ кормленія отнесла ихъ снова въ посла кормленія отнесла ихъ снова въ погребъ. Начиная съ этого дня, кошка стала

<sup>1)</sup> Указ сочин. гл. 10. Образцы разумности иркоторыхъ высшихъ животныхъ, стр. 214.

ежедневно дёлать то же самое. Передавая этоть фактъ наблюденія, Форель отказывается установить границу того, что адёсь принадлежить инстинкту и что самостоятельной разумной мысли кошки. По мнёнію Фореля, такую границу устанавливать вообще нельзя, такъ какъ ея въ дёйствительности нёть. Между тёмъ это неправда. Наблюденіе Фореля свидётельствуеть не о произвольной и самостоятельной мысли кошки, а только о ея чувственной памяти. Достаточно чувственнаго опыта и простой чувственной ассоціаціи представленій,—чего животныя не лишены.—чтобы объяснить указанное инстинктивное дёйствіе кошки. Никакихъ логическихъ умозаключеній со стороны животнаго туть не было, они были въ головё наблюдавшаго указанный случай фореля.

Разумнымъ руководствомъ и дрессировкой со стороны человъка больше всего пользуются собаки, и неудивительно, если сложилось убъждение въ томъ, что собака понимаетъ человъка лучше другихъ животныхъ. Но и это пониманіе не имжетъ ничего общаго съ мышленіемъ и не возвыщается надъ уровнемъ простыхъ чувственныхъ ассоціацій по смежности. Ллойдъ Морганъ продълалъ надъ собаками рядъ различныхъ опытовъ, чтобы установить, способны ли. они къ проникновенію въ отнощенія вещей и къ мыщленію при помощи понятій, и результать оказацся во всёхъ отношеніяхъ отрицательнымъ. Собаки способны были учиться лишь въ предълажь непосредственнаго чувственнаго опыта по законамъ ассоціаціи, но никакихъ мыслительныхъ способностей въ нихъ не обнаружено. Всякій разъ какъ только получается возможность обнаружить способъ возникновенія кажущихся разумныхъ дъйствій собаки и подвергнуть ихъ психологической оцвикв, оказывается, что ничего самостоятельнаго въ такихъ дъйствіяхъ нътъ, а наобороть всь они являются результатомъ чувственныхъ впечатлѣній при по-мощи прессировки. Въ книгъ Ромениса "Умъ животныхъ" содержится много фактовъ собачьей разумности, но ни одинъ изь нихъ не проанализированъ вакъ следуетъ, хотя и сдепаны скоросивлые выводы. Одинъ факть передается Роме-нисомъ въ следующемъ виде. Собака, которая следовала на учиць по следамъ своего хозяина, дощла до мъста, гдъ

двъ улицы и не нашла слъда, она побъжала по третьей, не останавливаясь для обнюхиванія. Следовательно, заключаеть Роменисъ, мы имъемъ здъсь дъло съ настоящимъ умозаключенія: если на А и В нъть слъда, то онъ должень быть на С, такъ какъ другой альтернативы быть не можетъ. Васманнъ совершенно справедливо удивляется наивности подобнаго умозаключенія о собачьемъ мышленіи. тическаго наблюденія вытекаеть лишь то, что собака, послів того какъ безрезудьтатно обнюхала два пути, при поворотъ на третій-нашла следъ своего хозяина и пустилась въ догонку. Только и всего. Конечно, человъкъ можетъ представить при этомъ обычное разсуждение въ формѣ скаго при помощи чистаго силлогизма: "слъдъ на А, либо на В, либо на С; но его нътъ ни на А, В, следовательно онъ на С". Такъ разсуждать можетъ ловъкъ, но утверждать, что и собака думала подобнымъ образомъ, это значить навязывать собакъ свою человъческую психологію, которой у нея ніть.

Въ 1904 году для зоопсихологіи явилась настоящая загадка въ лицъ умной лошади подъ кличкою Гансъ, руживавшей необыкновенную понятливость и умъ. принадлежала фонъ-Остену и отъ него получила свое ховное" развитіе. Шестому международному зоологическому конгрессу въ Бернъ она была представлена въ такихъ чертахъ: "читаетъ превосходно, считаетъ великолепно, владеетъ простыми дъйствіями надъ дробями и возвыщаетъ числа до 3 степени, различаетъ большое комичество цвътовъ, знаетъ стоимость германскихъ монетъ, значение игральныхъ картъ, узнаеть лица по фотографіямь, понимаеть нёмецкій языкь (лошадь русскаго происхожденія), словомъ обладаеть понятіями, которыхъ ніть у обыкновенныхъ лошадей". Лошади быль устроень экзамень въ отсутствіи хозяина, посл'я чего экзаменаторы убъдились, что, она самостоятельно мыслить, комбинируеть, выводить умозаключенія и поступаеть сообразно этому. При этомъ прибавлялось, что слово дрессировка къ данной дошади непримънимо и выражалось, желаніе, чтобы члены конгресса лично убъдились въ этомъ чудђ.

Члены коигресса отнеслись очень холодно и недовърчиво къ этому хвалебному отзыву о разумности Ганса. На

сенсаціонное сеобщеніе они ничьмъ ни реагировали. Научный инстинкть и осторожность подсказали имъ правду, что во всемъ этомъ кроется ни болье не менье какъ искусная и тщательно сохраняемая въ тайнъ дрессировка. Спеціальная ученая комиссія изъ 13 членовъ конгресса не вынесла никакого опредъленнаго заключенія объ умъ Ганса и выразила лишь пожеланіе, чтобы вопросъ подвергнуть былъ новому экспериментальному научному изслъдованію. За это изслъдованіе дъятельно принялся профессоръ и директоръ Берлинской психологической семинаріи К. Штумпфъ и далъ слъдующее заключеніе.

Сама лошадь не способна ни читать, ни производить наблюденія; она способна лишь реагировать на малъйшіе знаки со стороны человъка не только когда онъ сознательно дёлаетъ ихъ, производя извёстныя движенія, но и тогда, когда онъ не сопровождаетъ приказаній знаками; въ последнемъ случае лошадь дывается о желаніи человіка по тімь непроизвольнымь движеніямъ, которыя появляются у человъка, когда онъ желаетъ добиться отъ лошади извъстнаго результата. Такимъ образомъ, во всвхъ этихъ случаяхъ необходимо присутствіе человъка и его произвольная или непроизвольная возбуждающая вниманіе лошади и производящая въ извъстную реакцію. Если это условіе не соблюдено, шадь не видить человъка (если, напр., у нея завязаны глаза), то не получается никакого эффекта, какія бы требованія къ ней не предъявлялись. Ясно, что здівсь жается не ея самостоятельное мышленіе, а искусная сировка, доведенная до последней степени техническаго совершенства. Въ теченіе долгаго обученія счету лошадь должна была все точнее и точнее наблюдать за малейшими измвненіями въ положеніи твла (глазъ, лица, рукъ), которыми учитель безсознательно сопровождаль свои мысли желанія, и затемъ передавать ихъ посредствомъ своего пошадинаго языка, топтанія копытомъ. Лощадь действительно обнаружила блестящія способности въ ръщеніи задачь, вычисленіи десятичных в дробей, опредёленіи календарных в цать и т. п., но все это говорить только объ исключитель-номь талантв инстинитивнаго чувственнаго воспріятія, но не разума: во войхъ решеніяхъ и ответахъ она автоматически повторяетъ мысли хозяина. По мнѣнію Штумпфа, данный случай есть лишнее и самое вѣсское подтвержденіе старой истины, что животныя вообще не способны къ отвлеченному мышленію и поэтому никакого переворота въ нашихъ представленіяхъ о душѣ животнаго произойти не можетъ. Все остается по старому: инстинктъ остается инстинктомъ, и если умный Гансъ долгое время оставялся загадкой, то это происходило благодаря тому, что раньше изслѣдованій Штумпфа долго не могли разобраться, въ чемъ заключаются тѣ знаки, по которымъ выдрессирована лошадь.

V.

Всв приводимые факты въ пользу разумности шихъ животныхъ даютъ намъ право вывести заключеніе. Высшія млекопитающія не способны стоятельной мыслительной двятельности сознательнаго рактера ни при посредствъ собственнаго чувственнаго опыта, ни при помощи обученія со стороны человіна. Въ этомъ отношеній они нисколько не превосходять членистоногихъ и перепончатокрылыхъ осъ, пчелъ и муравьевъ. О твхъ и другихъ одинаково можно утверждать, что, обладая инстинктомъ, они не обладаютъ разумностью, какіе бы факты ни приводились въ доказательство противнаго. Если современная зоопсихологія подъ вліяніемъ разныхъ мотивовъ, основываясь на холячихъ мивніяхъ, утверждаеть обратное и приписываеть высшимь животнымь разумь по образцу человъческаго, то во всемъ этомъ кроется лишь простое недоразумвніе, основанное на смішеній понятій чувственнаго познанія или инстинкта съ сознаніемъ и разумностью. Никто не сомневается въ томъ, что животное, благодаря такимъ же, какъ у человека, внешнимъ чувствамъ, способно къ чувственнымъ воспріятіямъ и такимъ же чувственнымъ, иногда довольно сложнымъ, представленіямъ и на основаніи ихъ поступаетъ цівлесообразно. Но все это не выходить изъ области инстинкта, этой наслёдственной основы всякой чувственной безсознательно - цълесообразной дъятельности, и образомъ отличается отъ сознательныхъ существеннымъ психическихъ актовъ мыслительной способности человъка. Не о высшихъ только млекопитающихъ, но и о муравьяхъ

и о последнихъ даже больше можно сказать, что они представляють собою примерь самаго высокаго развитія инстинктивной жизни въ животномъ царствф. Васманнъ безъ основанія утверждаеть і), что въ развитіи общественныхъ инстинктовъ муравьи стоятъ ближе къ челов ку, ч вмъ антропоморфныя обезьяны, почему и пропасть между обезьяной и человъкомъ гораздо больше, чъмъ между муравьемъ и человъкомъ; но разумностью въ настоящемъ смыслъ слова, то-есть способностью къ сознательной работв мысли, самостоятельному культурному развитію, муравьи обладають такъ-же мало, какъ и обезьяны. Такимъ образомъ, сближать человъка съ животными въ психическомъ отношеніи было бы не только несправедливо, но и не научно. Психическая пропасть между человекомъ и животнымъ не можетъ быть заполнена инстинктомъ. Этому противорфчатъ факты, которыхъ никакой добросовъстный натуралистъ отвергать не можетъ. Только человъкъ является существомъ, одареннымъ разумностью, существомъ совершенно другого порядка или другого царства, только въ немъ одномъ заложены потендій къ настоящему духовному и нравственному развитію ?).

Итакъ, смъщение инстинкта съ разумомъ противоръчить біологическимъ фактамъ и явно несостоятельно въ научномъ отношеніи. Но не въ этомъ главная бъда. Пренебреженіе научной истиной въ угоду господствующему монистически-механическому міровоззрінію оплачивается въ жизни болве дорогою цвною, нравственнымъ принижениемъ человъка. Ходячая, общепринятая зоопсихологія, разрушающая существенную границу между человъкомъ и животнымь, не только не научна и не права, но прямо безнравственна: не будучи въ силахъ поднять животное до человни, она опускаеть ченовния до состоянія животнаго: ворять, что это лишь научная теорія; ніть, практическимь сивиствіемъ оя является правственное озвереніе человека. Ибо только на почев этой теоріи и подъ флагомъ науки появились въ наше время те популярныя тенденціозныя

<sup>1)</sup> Указ. сочин. стр. 477. 2) О человъкъ, какъ высшемъ представителъ въ царствъ природы, будеть особая рачь.

произведенія различныхъ авторовъ, которые, указывая основу разума въ инстинктъ, выступаютъ апостолами свободной любви, разрушають бракъ, семью, общество, высмъиваютъ религію и всв идеальные порывы человвка. тельно и безсознательно они направляють всв свои работы къ тому, чтобы человвкъ отказался отъ своей духовной природы и повиновался чувственнымъ влеченіямъ, которыя у него общи съ неразумными животными. Поэтому каждый благородно мыслящій натуралисть должень быль бы во всеоружіи выступить противъ такого нравственнаго нія человіка и указать всёмь научнымь популяризаціямь ихъ настоящую цвиу и значеніе. Но, къ сожалвнію, нътъ, и мы являемся свидътелями всъхъ послъдствій осторожныхъ научныхъ обобщеній и выводовъ. Натуралисты, взявшіе своею спеціальностью медицину, съ похвальною энергією борются противъ разрушительнаго вліянія ядовитыхь бактерій, служащихь источниками эпидемическихъ бользней. Между тъмъ, о духовныхъ ядахъ, которые лицемфрно подъ флагомъ науки распространяются въ щирокихъ кругахъ, тъ же натуралисты, къ сожальнію, соверщенно не заботятся.

Переживая въ настоящее время титаническую міровую войну, общественное мнѣніе всѣхъ странъ указываеть на Германію, какъ на главную виновницу бѣдствія. Но что же въ самой Германіи могло создать психологію войны? Несомнѣнно, то, самое міровоззрѣніе, которое съ такимъ пасосомъ защищается Геккелемъ и другими корисеями современнаго механическаго міропониманія, столь много потрудившимися къ разрушенію ограды, раздѣляющей человѣка оть животнаго. Й не напрасно многіе благомыслящіе ученые въ самой Германіи возвышали свой голосъ противъ общаго увпеченія научными ходячими взглядами, распространяемыми вътнопулярныхъ произведеніяхъ. Одинъ изътакихъ ученыхъ, Васманнъ, горячо возсталъ противъ популярныхъ произведеній Брэма, Вюхнера и другихъ, говоря, что если октиринципы, проводимые въ этихъ книгахъ, стали когда нибудь общимъ достояніемъ человѣчества, то общество будущаго, отъ низшихъ до высшихъ слоевъ, стало бы подобнымъ сталу неразумныхъ животныхъ, "духовная жизнъ" которыхъ рас-

творяется въ безграничномъ удовлетвореніи самыхъ низшихъ страстей <sup>1</sup>).

Голосъ Васманна оказался пророческимъ. И самая война, обязанная его соотечественникамъ—германцамъ, и всѣ пріемы, которые они употребляютъ въ борьбѣ, показываютъ ихъ нравственное вырожденіе, полное духовное банкротство нашихъ враговъ, несмотря на всю ихъ культуру и совершенство техники.

Въ общемъ царствъ природы міръ животныхъ составляеть особое царство существъ, вполнѣ обособленныхъ отъ остального органическаго растительнаго царства. Всѣ животныя, начиная съ простѣйшихъ и едва замѣтныхъ безпозвоночныхъ и кончая самыми высшими представителями класса

Работы Васманна встръчены были несочувственно всъми дарвинстами, но съ его учеными работами пришпось считаться, такъ какъ ихъ добросовъстность и ученый объективный характеръ говорять сами за себя. Пришлось волей неволей разграничивать понятія инотинктивныя отъ разумныхъ. Въ. Важеръ утверждаетъ ("біологическій методъ въ зоопсихологін". Тр. Имп. Петрогр. Общ. Естествозн. т. XXXII, 1903, стр. 89), что безнозноночныя обявляють только инстинктомъ, а нозвоночныя инотинктемъ й разумностью. Но всъ эти утвержденія продиктованы явнымъ меланіемъ послужить дарвинизму и опровергнуть выводы Васмана. Поэтому ценность ихъ и научная объективность подлежать большому сомнёнію.

<sup>1)</sup> Васмания. Указ. соч. стр. 474—481. Възаключени своей книги "Итоги сравнит. Психологіи" Васманнъ напрасно винитъ А. Брэма и Л. Бюхнера. Недостаточностію психологическихъ познаній и неточностью выраженій, когда дёло идетъ о психическихъ особенностяхъ животнаго, страдають всё вообще натуралисты. Въ "Мирмекологическихъ замёткахъ" проф. Рузского (Учен. Записки Казанскаго Ветерин. Инстит. т. ХХІХ—1912 г.) при описаніи наблюденій надъмуравьемь Lasius niger профессоръ-зоологъ называетъ дёятельность муравьевъ "разумною и цёлесообразною", говоритъ, что муравьи часто поступають "ради утилизаціи труда и экономіи во времени" и т. п. Всё такія и подобныя выраженія, употребляемыя иногда даже бевъ намёренія считать животныхъ такими-же разумными, какъ человѣкъ, даютъ поводъ неумёреншымъ ревинтелямъ дарвинизма къ отстаиванію своихъ взглядовъ на основаніи словъ ученыхъ, профессоровь и т. д. Между тёмъ многіе изъ послёднихъ вовсе не раздёляють дарвинист. взгляды (см. Рузскій: "Муравьи Россіи" 1905 г. Казань.

позвоночныхъ и млекопитающихъ, отмечены особою низшею формою психической жизни, инстинктомъ. Какъ внутренняго субъективнаго бытія, инстинкть не тождественъ съ явленіями бытія физическаго и поэтому къ нему вполнъ приложимо особое специфическое названіе "души живой" въ отличе отъ физическихъ матеріальныхъ явленій вившняго объективнаго бытія. Библейская точка эрвнія остается неприкосновенной. Міромъ инстинкта творческое слово Божіе полагаеть начало жизни психической, безсознательно цълесообразной, осуществляющей не свои цъли, а цъли Того, Кто далъ ее. Въ предълахъ этихъ цълей животныя пользуются свободой движенія, низшими проявленіями чувства, и интеллекта но только въ предплахъ этихъ Поэтому вся сфера инстинкта заключена въ тесныя и узкія рамки чувственности. По сравненію съ жизнью растеній инстинктивная жизнь является нёкоторымь актомъ свободы и шагомъ впередъ, но въ сравнении съ жизнью сознанія животныя суть автоматы. Они рабы существъ разумно свободныхъ, служатъ ихъ цёлямъ и подчиняются ихъ вельніямъ, ученію, дрессировкь. Не даромъ о людяхъ сказано: "и да обладають они (люди), рыбами морскими и птицами небесными и всвми скотами, сущими на землв" (Быт. 1 гл. 26 ст.). Подчиняя себъ внъшнія стихіи, физическія силы, умъя господствовать надъ своими чувственными влеченіями, человъкъ подчиняеть себъ и животныхъ, ихъ инстинктъ. Дуща животныхъ поддается вліянію духа человіческаго, что особенно замътно въ жизни святыхъ, удалявщихся отъ міра въ пустыню и жившихъ съ звърьми 1). Святые не занимадись дрессировкою дикихъ животныхъ, но умеди, делать ихъ кроткими и безвредными силою своей святой личности, воли, побъдившей чувственныя влеченія и страсци. Такъ и должно быть, ибо правственный законь свободы выше закона физической необходимости, выше инстинкта.

Многихъ интересуеть вопрось: что деластся съ дунюю животныхъ после ихъ смерти. Въ псадме 103, где речь идеть о животныхъ, дается исчерпывающей ответь: "вся къ Тебе чають дати пищу имъ во благо время. Давщу Тебе имъ соберуть: отверзщу Тебе руку, всяческая исполнятся

<sup>1)</sup> Напр. св. Серафимъ Саровскій.

благости. Отвращшу же Тебъ лице, возмятутся; духъ ихъ и исчезнутъ и въ персть свою возвратятся" 1). Психика животныхъ не есть что-либо субстанціально автономное; совершенно независимое отъ матеріальныхъ и физическихъ явленій. Инстинктъ дійствуетъ лишь въ предівлахъ чувственности и внъ этого круга не имъетъ и не можеть имъть самостоятельнаго бытія. Мы и представить себъ не можемъ существъ, которыя обладали бы инстинктомъ, не имъя внъшнихъ физическихъ органовъ ощущенія и воспріятія, т.-е. не обладали бы зрвніємъ, слухомъ, обоняніемъ, осязаніемъ, нервною системою, мозгомъ и вообще скимъ тъломъ. Правда, мы сказали, что инстинктъ есть субъективная основа, живая душа въ животномъ тълъ, но въ то же время она и не есть духъ; она тесно связана съ міромъ чувственно матеріальнымъ, и потому всв ея проявленія лишены самостоятельности и свободы. Каждое животное есть не только объекть, но и субъекть, но его собственное субъективное я не полагается имъ самимъ произвольно и сознательно, но положено въ немъ необходимо, въ силу его чувственно-психической природы. Животное не обладаеть самосовнаніемъ и самоопределеніемъ, не ставить себе задачь и цёлей бытія, не знаеть и не можеть знать никакихъ другихъ интересовъ, кромъ тъхъ, которые опредъля-ются физическою природою. Однимъ словомъ, живая душа животныхъ заключена со всёхъ сторонъ въ рамки чувственно-матеріальнаго физическаго бытія. А если такъ, то она должна въ концъ-концовъ раздълить судьбу послъдняго. то-есть исчезнуть: "отъимиши духъ ихъ и исчезнуть и въ персть свою возвратятся". Умирая, животное исчезаеть какъ объекть и какъ субъекть, ибо и последнее въ немъ такое же смертное начало, какъ и первое.

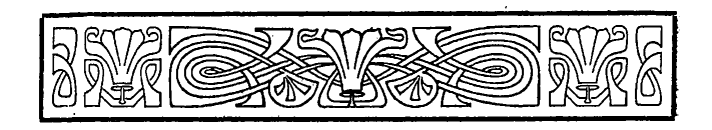
Однако величіе, красота и премудрость Творца нигдѣ и ни въ чемъ такъ себя не обнаруживаютъ, какъ въ царствъ живыхъ существъ, въ мірѣ инстинкта. Здѣсь объективное бытіе впервые обнаруживаетъ субъективную сторону въ особато рода художественномъ явленіи, въ психической цѣлеособразной рекціи на внѣшнее воздѣйствіе въ движеніяхъ, въ ощущеніяхъ и воспріятіяхъ, представлені-

<sup>1)</sup> Псал., 103, 27—29.

и понатіяхъ. Своею безсознательною ЯXЪ психическою жизнью животныя отвёчають планамь Того, Кто ее Кто даровалъ дыханіе всему живущему. Удивляясь явленіямъ инстинктивной жизни и видя въ нихъ обнаруженіе того, что мы замъчаемъ въ себъ, что намъ напоминаетъ наши умственныя силы и нравственное чувство, мы должны считать ихъ особымъ даромъ Творца. Если пчела строитъ геометрически правильную фигуру шестиугольника, а муравей делаеть внутренніе ходы въ своемъгнезде по всёмъ правиламъ строительнаго искусства, то всв эти и имъ подобные безчисленные факты свидътельствують объ умъ не пчелы и не муравья: это есть рішеніе задачи, напередъ заданной и ръшенной, исполнение работы по указанному плану, подсказанный отвёть. Факты ума животныхъ жутся намъ поразительными, пно если вдуматься и вглядътья особенно въ тъ изъ нихъ, которые не легко достаются самому человъку путемъ долгой: науки, неизбъжно приходищь къ выводу, что животный міръ есть носитель и исполнитель заданій Божественнаго ума и вельній Божественной воли.

## Профессоръ Протојерей Івковъ Галаховъ.

1916 г. 28 иоля.



# О тайнъ искупленія.1)

Въ №№ 37 и 38 "прибавленій къ церковнымъ вѣдомостямъ" напечатана статья Архіепископа Нікона: "Митрополить Филареть о тайнѣ искупленія". Тонъ статьи полемическій, написана она съ нѣкоторымъ раздраженіемъ и продиктована, по словамъ владыки, "встревоженной архіерейской совѣстью". Встревожилъ владыку мой докладъ "о тайнѣ искупленія" сдѣланный мною на съѣздѣ законоучителей Харьковской Епархіи 29 декабря 1915 г. 3).

Предсполавши нѣсколько выдержекъ изъ проповѣдей митр. Филарета и своихъ печалованій, владыка говоритъ: "теперь я вопрошаю о. І. Дмитревскаго"...

Посему долгомъ считаю отвътить высокопреосвященному мыслителю, такъ какъ дъло идетъ не о личныхъ недоразумъніяхъ, а о величайщей тайнъ въры нашей.

Читатель указанной статьи Архіепископа съ несомнѣнностью видить, что она вызвана ревностію владыки о вѣрѣ;
но не менѣе очевидно и то, что статья написана въ состояніи
волненія и возмущенія. А когда человѣкъ волнуется, ему
все кажется въ преувеличенномъ видѣ и онъ обо всемъ говорить языкомъ гиперболическимъ. Этимъ я объясняю то,
что владыкѣ показались въ моемъ докладѣ задатки и ереси,
и кощунства, и богохульства "грозящіе кораблю Христову";
что онъ называетъ меня "моднымъ церковнообновленцемъ"
и "современнымъ богоискателемъ въ духѣ Лютера". Въ
волненіи-же владыки, конечно, причина и того, что моего
доклада онъ не только не критикуетъ, но даже основъ его

<sup>1)</sup> OTBETS Apxienmencony Hirony.

<sup>&</sup>quot;) Журн. "Въра и Разумъ" за наст. годъ № 4.

не показываетъ читателю, ограничившись выдержкою начальныхъ вопросовъ въ моемъ докладъ, которые онъ опять таки не разбираетъ, не критикуетъ, а только на нихъ возмущенно негодуетъ.

Я хотъль-бы думать, что владыка такъ поступаеть потому, что въ его задачв не критика доклада свящ. Дмитревскаго, а изложение учения митр. Филарета о тайнъ искупления; но оказывается и учения Филарета нътъ въ статъъ Архіепископа Нікона, ибо нельзя-же, конечно, назвать ученіемъ три-четыре выдержки цъликомъ и безъ системы взятыя изъ сборника проповъдей знаменитаго покойнего витій Церкви нашей. Въ статъъ Архіепископа Нікона есть нъчто изъ Филарета, и нъчто о докладъ Дмитревскаго; о первомъ говорится съ восторгомъ, но безъ мотивовъ, о второмъ—съ негодованіемъ и тоже безъ метивовъ.

Однако мое оправданіе не въ психологическомъ состояніи моего высокопреосвященнаго критика, а въ содержаніи самаго доклада, которое осталось невѣдомымъ для читателей Церковныхъ Вѣдомостей по статьѣ Архіепископа Нікона и которое поэтому я считаю долгомъ о́гласить для лиць, интересующихся вопросами вѣры нашей.

Тайна искупленія стоить въ неразрывной связи съ тайной гріхопаденія. "Дабы мы удобніве могли віровать сей тайні, говорится въ катихнізисі митр. Филарета, слово Вожіе вразумляєть нась о ней, сколько вмістить можемъ чрезь сравненіе Інсуса Христа сь Адамомії. Какъ въ Адамі человічество отділилось оть жизни въ Богі, такъ во второмь Адамі — Інсусі Христі оно возсоединилось съ Богомъ". Но какъ это, какимъ путемъ? — Что чрезь Адама, какъ "естественнаго главу", или, сказали-бы мы, корень всего человічества зараза гріха распространяєтся на всіхъ людей, это вполіні понятно: если повреждень корень, то это поврежденіе скажется и на стволів, и на вітвяхь и на каждомъ листкі дерева; но какимъ образомъ, какимъ процессомъ жизнь Христа (а не "васлуга") передается всімь людямь, — и современникамъ Его, и бывшимъ до Него, и будущимъ послів Него? Адамь сопиркасается съ каждымь нась чрезъ безконечную ціть преемственныхъ рожденій, — какимъ же путемъ соприкасается съ каждымъ изъ насъ Хрйстосъ Спаситель?. Отвіть катихизиса: "посредствомъ віры" если

и въренъ по существу, то во всякомъ случав недостаточенъ и неясенъ, ибо въра—это мое и от меня, Господь-же даровалъ намъ спасеніе от Себя; въра можетъ быть, а можетъ и не быть (въ зависимости отъ чего спасается, или не спасается то или другое лицо), спасеніе-же отъ Спасителя дано объективно всему человъчеству и объективно касается всякаго человъка безотносительно къ тому, въритъ человъкъ, или нътъ. Словомъ, то, что далъ каждому человъку Христосъ, ото ранъе въры; въра-же есть только отвътъ на это Божественное "толку въ сердце". Итакъ, что-же такое далъ Христосъ каждому человъку и какимъ образомъ этотъ даръ (а не заслуга!) Спасителя передается всъмъ людямъ?

Мы сказали уже, что сущность грёхопаденія состоить во отделени человъка отъ Бога, въ потеръ "древа жизни", этого, по выраженію митр. Филарета "величественнаго образа благодатной жизни въ Богъ". Первые люди до паеднія "бестдовали съ Богомъ," а послъ паденія были изгнаны изъ этого рая непосредственнаго общенія съ Богомъ, отдълились от него, захотёли жить сами, безъ Вога, не по заповъди ограниченія своей чувственной природы и подчиненія ея духовной (заповъдь о невкуппеніи плодовъ съ древа повнанія добра и зла), а по вакону преобладанія чувственности надъ духомъ. День нарушенія первыми людьми райской ваповъди быль страшнымъ днемъ рожденія въ мірт эгоизма, т. е. обособленія, горделивой самости, днемъ перемъщенія центровъ: прежде центромъ жизни быль Богь, теперь этотъ центръ ченовъкъ поставилъ въ самомъ себъ. Отсюда и вся катастрофа перваго грѣхопаденія: отивлившись отъ существа всесовершеннаго, люди обрекли себя на всевозможныя несовершенства, переставши быть едиными въ Воги, они обрекли себя на дробную множественность съ эгоисти-ческимъ вытёспеніемъ воёми воёхъ и каждымъ каждаго. Сотворенные по образу Божію, т. е. по образу Бога единаго при трехъ Лицахъ, они исказили въ себъ этотъ образъ Вожій настолько, что перестали сознавать свое природнов единство и стани жить каждый особо, отдыльно от встокъ не въ другисъ-но закону любви, а въ себъ-по закону эгоиз-ма. Отъ этого бользненно стали раздуваться личности, без-конечно умножая овою особность, индивидуальность, раз-съянность и все болье и болье стало исчезать единое во

встать природное единство. Такъ вошла всякая немощь, всякое несовершенство въ міръ, какъ естественное слѣдствіе все большихъ и большихъ ограниченій себя (отграниченій отъ единой жизни) человѣкомъ; такъ введена была въ міръ и смерть, какъ естественный результатъ противоестественной попытки жить отдъльно.

Воть въ какую полосу введено было человъчество въ Адамъ! Трагизмъ положенія усиливался еще болье отъ того, что и каждый человъкъ посль этого получилъ природную склонность жить, двигаться, развиваться въ Адамовскомъ направленіи, т. е. въ направленіи дальнъйшаго обособленія, удаленія отъ Бога и жизнь въ Богь, жизнь въ единеніи со всти была безнадежно потеряна. И вотъ потерянное въ первомъ Адамъ непослушаніемъ, обособленіемъ, возстановлено Вторымъ Адамомъ, Христомъ Спасителемъ чрезъ послушаніе, любовь Божественную.

Какимъ-же путемъ и способомъ? Путемъ воплощенія Сына Божія: когда человѣкъ въ лицѣ Адама не захотѣлъ быть Сыномъ Божіимъ по любви, по усыновленію, тогда Единородный Сынъ Божій восхотѣлъ стать Сыномъ Человѣческимъ, чтобы Богообщеніе, потерянное чрезъ искушеніе діавольское, возстановить любовію Божественной.

Совершилась "велія благочестія тайна: Богъ явился во плоти!"

Итакъ, по любви къ падшему твореню Сынъ Божій становится Сыномъ Человъческимъ и черезъ то возсоединяем все человъчество ст Богому. Какимъ-же образомъ? Здъсь тайна искупленія, здъсь святов святыхъ въры нащей, здъсь не можеть быть и ръчи о полномъ, жизненномъ пониманіи этой тайны разумомъ нашимъ; но для насъ весьма поучительно понять то, почему намъ недоступно пониманіе этой тайны. Почему-же? Да потому, что мы ограничены со всъхъ сторонъ природы нашей и чъмъ болъе обособляемся, тъмъ тъснъе сдвитвемъ эти границы. Въ самомъ дълъ, что значить "понять предметъ"? Это значить обнять его со всъхъ сторонъ нашимъ разумомъ. Но разумъ нашъ есть часть даже нашей жизни и всю ее не покрываеть, какъ-же онъ можетъ мечтать о томъ, чтобы понять, обнять жизнь Божественную?! Въдь тайна всякой жизни познаетой только переживаніемъ и чего не переживешь, того никогда во всей жизненной правдъ

не поймешь. Воть почему "Божія никтоже вість, точію Духь Божій".

Но не имъя возможности понять тайны искупленія во всей ея жизненной правдъ, мы имъемъ, конечно, возможность осмыслить ее теоретически, такъ сказать, перспективно. Для этого она и открыта намъ, чтобы мы созерцали ее върою и разумно тяготъли къ ней любовью. "Сія есть Жизнь въчная, да знають Тебе, Единаго Истиннаго Бога и его-же послалъ еси Іисуса Христа". (Іоан. 17,—3). Въ этомъ смыслъ, мы не только можемъ, но и должены углубляться въ эту тайну и тъмъ болъе осмыслимъ ее, чтомъ болъе въ насъ любви, ибо тайна искупленія есть тайна Любви Божественной. "Тако возлюби Богъ міръ, яко и Сына Своего за насъ предалъ есть".

Господь пріоткрываеть намъ эту тайну, когда многократно называеть себя Сыномъ Человическимъ. О чемъ говорить вто наименованіе?

Имя это было хорошо извёстно евреямъ, съ которыми бесёдовалъ Христосъ. У пр. Іезекіиля, напр. каждая глава (за исключеніемъ тёхъ, которыя служатъ продолженіемъ) начинается обращеніемъ: "Сынъ Человёческій!" Здёсь это наименованіе означаетъ человёка въ лучшемъ, совершенномъ смыслё этого понятія, человёка, не утратившаго своей связи съ людьми и чувствующаго къ намъ свой человёческій долгъ.

Полнве и шире эта идея Сына Человвческаго раскрывается въ VII ги. пр. Данила. Тамъ подъ образомъ разныхъ ввврей выводятся разныя культуры и народности и говорится, что "у звврей этихъ была отнята власть ихъ, и продолжение жизни дано имъ только на время и на срокъ"... "И вотъ, продолжаетъ пророкъ, видълъ я, какъ облаками небесвыми шелъ какъ-бы Сынъ Человъческій, дощелъ до Ветхаго днями и подведенъ быль къ пему. И Ему дана власть, слава и царство, чтобы вст народы, племена и языки служили Ему; владычество Его—владычество въчное, которое не пройдетъ, и царство Его не разрушится" (VII,—12—14).

Воть что въ конечномъ выводъ соединяла іудейская мысль съ наименованіемъ Сына Человъческаго. И Господь постеянно пользуется этимъ наименованіемъ въ приложеніи къ Себъ, т. е. утверждаетъ, что Онъ—человъкъ въ совершенномъ смыслъ этого слова и потому не только Царь надъ всъми людьми, но и въчный царь, ибо Онъ—Сынъ Человъческій.

Въ самомъ дълъ, Сынъ Человическій, это вначить— Сынъ человичества, т. е. всего рода человыческаго, вначить, Онъ—въ ближайшемъ родстви, единеніи находится со всимъ человичествомъ и съ каждымъ человикомъ. А это происходить отъ того, что Онъ есть безконечная Любовь. Отъ этого Онъ и за всихъ страдаетъ, и всихъ спасаетъ, ибо любя всихъ, Онъ экиветъ экивнію всихъ.

Не напрасно говоримъ мы, что опредѣленіе: "Богълюбы есть" есть наиболье совершенное изъ всѣхъ опредѣленій жизни Божественной. Да, въ любви—все,—и законъ и
пророки, и религія, и нравственность и объясненіе всѣхъ
догматовъ; въ любви-же Божественной и тайна спасенія,
искупленія Богочеловѣкомъ Іисусомъ Христомъ всего рода
человѣческаго

Не трудно уяснить это болже детально по живымъ примърамъ жизни.

Гдъ любовь, тамъ единение экизни. тамъ любящий экиветь жизнію любимаго и изь двухь жизней получается одна. Въ самомъ дълъ, смотрите: вотъ мать и ребенокъ, ихъ соединяетъ самая чистая земная любовь. Заболёлъ ребенокъ и матери больно, даже физически больно; весело ребенку и матери весело. Ребенокъ-это въ собственномъ смыслѣ кусочекъ матери и существуеть онъ отдѣльно отъ нея, какъ-бы, по недоразумънію. По несовершенству человъческому это единение жизней, да и то въ очень относительной степени, существуеть только въ маленькомъ кругу ближайшихъ родственниковъ. Совершенствование духовное расширяеть этоть кругь: у святаго шире сердце и глубже внутренняя связь со всёми. И воть воплощается на землё Любовь Божественная, всесовершенная, -- что должно быть слъдствіемъ этого? Должно быть единеніе Воплотившагося со всвми, единеніе столь полное, что Онъ будеть жить жизнію всёхъ, т. е. переживать эту жизнь всёхъ, какъ Свою, и сообщать Свою жизнь всемъ, поскольку они ее принять желають-върують, и вместить могуть-живуть подвигомъ въры.

Это именно и произошло въ воплощении Сына Божія и этимъ именно путемъ и процессомъ Божественная жизнь Христа сообщается всёмъ людямъ, всёмъ и бывшимъ до Христа (Онъ вывелъ изъ ада вёровавшихъ Него) и бывшимъ во времена Христа и тёмъ, которые были или будутъ послё, потому что прославившійся Богочеловёкъ Христосъ вышелъ изъ условій—границъ пространства и времени и для него нётъ уже ничего бывшаго и будущаго, а есть только всегда пребывающее.

Выразите эту логику любви въ терминахъ немощнаго языка правъ юридическихъ и получится: и безмърная заслуга Христа, и удовлетвореніе Божественному правосудію, и приво Христа на искупленіе, и безконечная цъна Его дѣла, и прочее тому подобное.

А попробуйте о томъ-же заговорить на языкъ дътскомъ и тогда, можетъ быть, появятся: и Боженька—папа, и Боженька—сынокъ и глаголы—осердился, наказалъ, побилъ и т. п. неизбъжныя въ предълахъ дътскаго пониманія и дътской терминологіи наивности. Но этоть языкъ мы всъ переросли физически и потому имъ никогда не пользуемся; языкъ-же и пониманіе юридическое, которое можно перерости только нравственно, къ сожальнію для многихъ остается своимъ языкомъ даже до гробовой доски. Осуждать за это недоросшихъ было-бы жестоко и не по христіански, но постоянно напоминать имъ, что они весьма несовершенно понимаютъ величайшую тайну въры,—это долгъ всякаго дорожащаго истиной.

Но, скажуть: иногда и въ св. Писаніи встрѣчаются какъ бы юридическіе термины въ примѣненіи къ искупленію: вы куплены дорого цѣною; завѣть не бываеть безъ крови и т. п. Вотъ что по этому поводу говорить Святой І. Здатость: "Для чего, спрашиваеть онъ, Господь такъ униженно говорить о Себѣ? Для того, чтобы сказанное было удобопріємлемо и проложило путь къ высшимъ понятіямъ. Для того Онъ и смѣшиваеть въ Своихъ словахъ и возвышенное и униженное"). "Крайнее смиреніе въ словахъ, говорить тотъ-же Св. Отецъ, наиболѣе и выущаеть людямъ здравомыслящимъ

<sup>1)</sup> Творенія Св. І. Злат. изд. СПБ. Дух. Академіи Т. VIII, с. 253.

не унижать смысла изреченій такъ, какъ по первому взгляду представляется, а въ разумѣнін ихъ восходить на высоту заключающихся въ нихъ мыслей" 1). Или еще: "Многое въ словѣ Божіемъ встрѣчается недостойное величества Божія. Да и Самого Себя Богъ всегда ставить выше языческихъ боговъ—чрезъ сравненіе Себя съ ними. Все это недостойно Бога, но достойно въ другихъ отношеніяхъ: Онъ столько человѣколюбивъ, что для нашего спасенія пренебрегаеть выраженіями, подобающими Его достоинству. Вѣдь и то самое недостойно, что Онъ сдѣлался человѣкомъ, что принялъ зракъ раба, что произносилъ уничиженныя рѣчи, и облачался въ смиренныя одежды,—недостойно, если кто станетъ смотрѣть на Его величіе, но достойно, если кто помыслитъ о неизреченномъ богатствѣ Его человѣколюбія" 2).

Послѣ этого ссылаться на то, что юридическіе термины, выражающіе тайну искупленія, взяты изъ слова Божія, значить "ограничивать смыслъ этихъ изреченій и умалять неизреченное богатство человъколюбія Божія".

Продолжаемъ о неизреченномъ человъколюбіи Божіемъ.

— И пострадаль Господь не для удовлетворенія оскорбленнаго гртхоми правосудія Божія, а потому, что Онъмобовь. Въ самомъ дѣлѣ, уже диссонансомъ звучить самое выраженіе, что оскорбилось правосудіе Божіе. Не Богъ оскорбился, а правосудіе Божіе. Какъ будто правосудіе есть самостоятельное существо, что оно можеть оскорбияться?! Еслиже сказать прямо, безъ прикрытія, то выйдеть, что оскорбился, разгнѣвался Богъ, какъ Существо правосудное. Но чѣмъ оскорбился, на кого разгнѣвался? Оскорбился грѣхами людей, конечно, а не Сына Своего, который "грѣха не сотворилъ"; а разгнѣвался на кого? на Того, Кто понесъ этотъ гнѣвъ, принесъ удовлетвореніе, на невиннаго Сына Своего? Ибо гнѣваться на грѣхи, а въсскивать съ безгрѣшнаго, это уже не только не любовь, но даже и не правда; да и грѣ-

<sup>1)</sup> ibidem. c. 260.

<sup>2)</sup> Т. VIII—430. Что касается митр. Филарета, то наряду съ господствующимъ юридическимъ освъщенемъ дайны искупленія есть у него и прозрвніе въ нее, какъ въ тайну дюбви (См. объ этомъ ниже). Ар. Ніконъ самъ процитоваль подобное мѣсто, только онъ не захотѣль вдуматься въ него.

хами можно оскорбляться, гнаваться на нихъ только тогда когда они-гртхи чьи-либо, т. е. служать проявлениемь испорченной, гръховной природы, а если они-чужіе и взяты на себя безгрюшнымъ, то развъ можно на это гнъваться? Въдь это-же подвигъ, необыкновенное самоножертвование, этимъ можно только восхищаться, а правосудіе Божественное оскорбляется этимъ и за принятые, за чуже гръхи взыскиваеть, какъ за свои?! За любовь—наказываеть?!! Чтоже?--не нужно, что-ли, любви?!.. Вотъ какія странности носить въ себъ идея удовлетворенія, взысканія въ приложеніи къ тайнъ искупленія и это, конечно, потому, что она неизмъримо менъе этой тайны и можетъ только закрывать, а не открывать ея неизреченное величіе. По безконечной любви воплотился Сынъ Божій и въ любви тайна Его Голгоеской жертвы. И любовь открываетъ здёсь совершенно новое. Возьмемъ примъръ.

Воть мать, у которой, допустимъ, пять сыновей. Они ставять ее ни во-что и ведуть распутную жизнь. Она ихъ вразумляеть, учить примъромъ своей жизни. Но все-безрезультатно. Она молчаливо и безутъшно страдаетъ. Они безобразничають, а страдаетъ она, страдаетъ за нихъ, страдаетъ, потому что ихъ любитъ. И эти страданія ея потому такъ трогательны и сильно-дъйственны, что они невинны и смиренны и въ этомъ нхъ глубоко-нравственное оживляющее значеніе. Быть можетъ, дъти и не исправятся, или не вст исправятся, но любовь эта не пропадетъ даромъ, и первое условіе ея дъйствія—это то, чтобы сынъ повтриль въ нее, хотя-бы немного почувствоваль, что она всть, даль ей точку приложенія въ сердив своемъ. Если это достигнуто, если эта любовь почувствована хотя-бы отчасти, то заложено начало новой жизни, которая, развиваясь, неизбъжно проявится въ подвигь борьбы съ противными началами и выразится, какъ все большее и большее уподобленів той любви, которая зародила эту жизнь.

Подобное происходить и въ дълъ спасенія людей крестною жертвою Христа Спасителя.—Вогъ вразумляль яюдей чрезъ законь и пророковъ, далъ живой примъръ жизни Богочеловъка въ лицъ воплотившагося Сына Божія, сталъ Богочеловъкомъ, т. е. человикомъ обожсившимся, вна-

чить, чуждым вгоизма, отдъленія, грёха и потому жившимь жизнію встах людей и, значить, страдавщимь встами ихъ страданяйми, т. е. невинно, ибо Самъ грёха не сотвориль. И чрезъ все это не только указаль на путь жизни Своимъ ученіемъ и Своимъ живымъ примёромъ, но и даровалъ самую жизнь—любовь Божественную во всей ея безконечной безпредёльности, во всей ея всеобъятной и всеобъединяющей полнотв.

какъ сотворенные по образу Божію, Люди. любовь и по гржхопаденіи, но они заключили ее въ тёсную кору эгоизма и поставили центръ ея внутри себя, въ своемъ "я"; они забыли, что дюбовь есть жизнь всеобъединяющая и, не имъя живаго факта, примъра этой любви, плохо понимали ее, какъ таковую, изъ теоретическаго Богодухновеннаго ученія. Тогда Господь раскрыль эту любовь въ жизни, именно, какъ жизнь Божественную, всеобъединяющую, т. е. далъ ее, какъ фактъ, какъ величайшую возрождающую силу, призывая прежде всего всёхъ къ тому, чтобы увпровали въ Него, т. е. открыли свое сердце для принятія этой жизни Божественной. И какъ порочный сынъ, впервые почувствовавшій величіе и силу сострадательной любви къ нему матери, съ этого момента вступаетъ съ нею въ некоторое иное, духовное единеніе, какъ-бы узнавши ее съ другой, прежде невъдомой стороны, и получивши въ этомъ силу для борьбы сь прежними своими страстями, такъ и върующій черезъ въру во Христа вступаетъ въ новое, прежде невъдомое общеніе съ нимъ, почерная въ источник Его жизни новыя силы для борьбы оъ ветхимъ человъкомъ и для возрастанія новаго по идеалу уподобленія Христу. "Подобни мив бывайте, яко-же и азъ Христу", говорить Ап. Павелъ. "Внаемъ, говорить Ап. любви, что когда откроется (полнота жизни), будемъ подобны ему" (Іоан. 3,—2).—Не равны, не то-же, что Христосъ, а подобны Ему по настроению. Ибо одно дълобыть равнымъ, другое-подобнымъ. Это и есть спасеніе, обоженіе, т. е. возможное для человіка воспріятіе жизни Божественной.

Вступивши въ единеніе со Христомъ черезъ въру въ Него (кому мы довъряемъ, съ тъмъ всегда по мъръ довърія вступаемъ въ единеніе), върующій становится общникомъ жизни Его, поскольку вмѣстить ее можетъ, т. е. членомъ Его духовнаго тѣла или Церкви, въ которой все приспособлено для сокращенія человѣка ветхаго и для возрастанія новаго.

Здъсь-въ Церкви-и осуществляется субъективно, т. е. въ каждомъ субъектъ, великая тайна искупленія. Какъ солнце вызываеть развитие жизни лишь въ томъ, что живо, мертвое-же по природъ остается такимъ-же, какъ бы сильно оно лучами солнца ни согръвалось; такъ и Солнце Правды (т. е. оправданія) — Христосъ Спаситель спасаеть, можеть спасти, т. е. оживить Своею Божественной жизнію только, тъхъ, которые пожелають принять Его. Объективно Онъ пережиль жизнь всёхъ, и значить, для всёхъ открылъ источникъ Своей Божественной жизни,-какъ солнце освъщаеть все;-субъективно-же она оживляеть только техъ которые върою и подвигомъ жизни ее воспринимаютъ и только въ той мере, въ какой воспринимають. Здесь петь ни заслугъ, ни удовлетворенія, ни наемнической расцівнки,здесь только одна любовь, возстановляющая единеніе, порванное паденіємь. Человекь безь общенія съ Богомъ захотыть быть равнымъ Богу-въ этомъ катастрофа, обособленіе, отдівненіе оть жизни Божественной. Богь по любви къ надшему созданію сталь человікомь, т. е. восприняль естество человъческое въ нераздъльное единение съ жизнию Божественной, — въ этомъ искупленіе, спасеніе.

Итакъ, въ любви освѣщеніе тайны, а не въ заслугахъ и правѣ, въ любви-же и освѣщеніе того, какимъ образомъ омерть Іисуса Христа спасаетъ насъ отъ грѣха, проклятія и смерти, т. е. отъ богооттужденія.

Воть то, что я говориль и опять повторяю о тайнъ искупленія, что почему-то замолчаль въ своей статьъ Архіенископъ Ніконъ, предпочтя легкій путь обличенія отвътственному пути критики.

Но владыку смущаеть то, что въ нашемъ пониманіи тайны искупленія не сидно правосудія Божія, а сіяєть одна только любовь. Значить, очень много, что-ли, любви? Въ этомъ бъда и недостатокъ нашего пониманія? Но, въдь, "Богъ — жобы есть" (1 Іоан. 4,—16) и самъ Архіепископъ Ніконъ говорить о безконечной любви Божеогвенной и приводить

прекрасное разсужденіе по этому поводу митр. Филарета.— "Кажется, говорить святитель, мы и проникая въ тайну рас-пятія, и усматривая въ страданіяхъ Сына Божія волю Его Отца, болве ощущаем ужась Его правосудія, нежели сладость любви Его. Но сіе долженствуеть увврить нась не въ отсутствій самыя любви, а токмо въ недостатьть нашея готовности къ принятію ея внушеній... Бого есть любовь по существу и самое существо любви. Вст его свойства суть облаченія любви; ест дийствія—выраженія любви".

Въ чемъ-же дъло? Только въ одномъ недоразумъніи, не Въ чемъ-же дъло? Только въ одномъ недоразумъни, не со стороны Филарета, конечно, который въ приведенномъ мъстъ такъ прекрасно выразилъ суть дъла, а Архіепископа Нікона, который не вдумался въ эти слова Филарета. Въ самомъ дълъ, если всю свойства Божіи суть облаченія любви", то, значитъ, и правосудіе то-же облаченіе любви, т. е. и въ немъ—любовь; если всю дъйствія Божіи—выраженія любви, то выражніемъ-же любви является и правосудіе Божсіе.

Но какъ это можетъ быть? Вёдь любовь и правосудіе по какъ это можеть онть? Въдь любовь и правосудіе кажутся намъ качествами прямо противоположными! Воть въ этомъ "кажутся" и все недоразумѣніе. Филареть чувствоваль это, когда сказаль, что мы "ощущаемъ" ужасъ правосудія Божія вмѣсто сладости любви, т е. субъежтивно, несоотвътственно тому, что есть, воспринимаемъ. И стоить только нѣсколько вдуматься въ это, чтобы понять, какимъ образомъ въ тайнѣ искупленія "милость и истина срѣтостѣся, правда и миръ облобызастося". (Пс. 84;—11).

Какимъ-же образомъ?

Какимъ-же образомъ?

Для уясненія дёла опять обратимся къ примёру любе ви материнской. Воть мать съ дётьми. Она ихълюбить, она жизнь свою готова отдать за нихъ. Но дёти не слушаются живнь свою готова отдать за нихъ. Но дети не слушаются ея, проявляють порочныя наклонности. Приходится не ласкать только ихъ и цёловать, но и строго имъ выговаривать и раздражаться на нихъ. Скажите: развё эти выговоры, это раздраженіе не та-же любовь? Да, та-же, и измёнился ея видъ, форма проявленія отъ того, что къ худшему измёнились дёти. Въ дальнёйшемъ, быть можетъ, придется даже наказывать дётей, бить ихъ; но и это будетъ только по любви и въ этихъ дёйствіяхъ будетъ любовь. Смотрёть совнв, это будеть наказаніе, возданніе, правосудіе, карающее

преступленія; съ внутренней же стороны—это та-же любовь и измінилась она, стала непохожа на себя не въ себъ, а лишь въ формі своего проявленія, приспособительно къ паденію, къ немощи тіхъ, кого она касается. Значить разница не въ существі, а лишь въ ощущеніи, а разное ощущеніе бываеть отъ разнаго отношенія къ любви.

Кто ее принимаетъ открытой душой, для того—онасвътъ, ласка; а кто отвергаетъ, для того—наказаніе, кара.

Такъ и въ любви Божественной къ гръховному роду человъческому. Какъ свътъ солнца изливается она на всъхъ, и хочеть обнять всёхъ, но люди, какъ кроты, какъ ночныя птицы прячутся въ дупла, въ норы своего эгоизма-отчужденности отъ Бога и прикосновеніе лучей свъта и жизни ощущають, какь боль, какь страданіе для ихь, инымъ живущей, природы. И чемъ более они обособляются отъ Бога, отдаляются, темъ более страдають отъ Божественнаго посвщенія. Такъ любовь ощущается, какъ правосудіе, кара, гнъвъ Божій; такъ Богъ любви-источникъ неизреченнаго блаженства для праведниковъ, становится "огнемъ поядающимъ", причиною мученія грфигниковъ. Онъ-одинъ всегда и вездъ, и неизмъняемъ; Онъ-всегда и вездъ-любовь; но различны люди по степени своего отношенія къ этой Любви, посему и различны субъективныя воспріятія ея. Чёмъ болёе они ей продиводвиствують, твмъ менве узнають ее и твмъ болве страдають...

Что любовь жжеть гръховную природу, ощущается ею, какъ нъчто чуждое, вызывающее страданіе, а потому и нежелательное, это выясняется и съ другой стороны. Кто сталь на путь любви, тоть том самым неизбъжно сталь на путь крестный. Почему? Да потому, что гръховный міръ не выносить свъта любви, этоть свъть колеть ему глаза, поэтому онь и возстаеть противь этого свъта. "Аще отъ міра бысте были, сказаль Господь Апостоламъ, міръ убо свое яюбиль бы; якоже отъ міра нъсте, сего ради ненавидить вась міръ" (Іоан. 15,—19). За что ненавидить? За любовь, за то, что вы живете этою "новою заповъдію". Такъ онь за любовь, возненавидъть Самого Христа Спасителя и донынъ угрожаеть Голговою всякому самоотверженному послъдователю Христову. "Не мните, сказаль объ этомъ Спаситель, яко пріидохъ воврещи миръ на землю; не пріидохъ воврещи

миръ, но мечъ" (Ма. 10,—34). И это опять потому, что Онъ-Господь—любовь есть, любовь-же судить міръ и вызываеть въ немъ борьбу, самозащиту, разділеніе. Эту-же идею всюду развиваеть и Апостоль любви, св. І. Богословъ. Да, "Богь есть любовь по существу и самое существо любви и вст Его свойства, по прекрасному выраженію митр. Филарета, суть только облаченія любви", т. е. только видимые ея покровы. Всмотритесь въ каждое изъ нихъ, вы всюду увидите одну единую, всеобъемлющую любовь.

"Богъ благъ всегда, выражаеть эту мысль св. І. Златоустъ, а праведнымъ сталъ тогда. когда мы сдълались гръшниками". "Богъ, говоритъ о томъ-же Климентъ Алекс., благъ самъ въ себъ, правосудіе-же его обусловливается отношеніемъ къ міру".

Къ сказанному необходимо добавить то, что подъ докладомъ моимъ о тайнъ искупленія стоитъ не моя только подпись. Докладъ дълался на съвздъ законоучителей цълой Харьковской епархін подъ предсъдательствомъ безспорно просвъщеннъйшаго Архипастыря Русской Церкви, Архіепископа Антонія. И събъдомъ этотъ докладъ былъ не только принятъ, но и горячо привътствованъ безъ возраженій. Въ этомъ, конечно, причина того, почему Архігпископъ Ніконъ удостоилъ меня своимъ вниманіемъ, но потому-же и я столь ръшительно владыкъ возражаю.

Търмины же — удовлетвореніе, заслуга — чужды и св. Писанію и св. отцамъ, а вэяты отъ латинянъ. Правда, владыка и самъ чувствуеть, что онъ сказаль въ своей статьй пічто лишнее, когда говорить: "если Сынъ Божій... не стыдится насъ братьями называть, то Онъ не осудить и насъ, употребляющихъ термины человіческаго правосудія въ отношеніи къ Его Божественному Правосудію"... На человівколюбіе Божіе надільться, конечно, всегда нужно, но... и испытывать его такъ едва-ли дозволительно.

Священникъ Іоаниз Джитревскій.





## ОЧЕРКЪ

## жизни и дъятельности макарія

(Булгакова),

Митрополита Московскаго и Коломенскаго.

(19 сент. 1816—1916). (Продолженіе \*).

III.

Назначение преосв. Макарія на казедру епископа Тамбовскаго и Шацкаго последовало 1-го мая 1857 года. Служеніе его въ Тамбовъ продолжалось около здвухъ лътъ. (1857—1859 г.) По переводъ въ Тамбовъ на епископскую каеедру, преосв. Макарій былъ крайне опечаленъ различными безпорядками въ епархіальномъ управленіи, возникшими при его предшественникъ епископъ Николаъ (Доброхотовъ), вслъдствіе бользни, продолжавшейся около шести льть съ 1851 года. Главный источникь безпорядковь быль въ мъстной духовной Консисторіи. Канцелярское дълопроизводство шло медленно, допускались и болве прямыя злоупотребленія въ нарушеніи законности, при решеніи дель. Секретарь и члены Консисторіи возбуждали общее недовольство, какъ виновники такихъ злоупотребленій. Преосв. Макарій побудиль оекретаря Консисторіи подать пропісніє объ увольнение отъ должности; членамъ Консистории сдълано надлежащее внушение о необходимости добросовъстнаго отношенія къ своимъ обязанностямъ. Мало по малу, при новомъ секретаръ, консисторское делопроизводство приведено было вь наплежащій порядокъ и были порвінены остававприся безъ движенія различныя двла по епархіальному

<sup>\*)</sup> См. "Въра и Разумъ" за 1916 г. кн. 10.

управленію. Затёмъ, преосв. Макарій занялся ревизіею тамбовской епархіи для ознакомленія съ благоустройствомъ церквей, монастырей, а также съ состояніемъ духовенства и монашества. Ревизія преосв. Макарія не ограничивалась внимательнымъ обозрѣніемъ только одного внѣшняго благоукрашенія приходскихъ церквей, но была всестороннею. При посвщении приходовъ, преосв. испытывалъ священи другихъ членовъ причта въ знаніи ими никовъ матовъ въры, церковной Исторіи, каноническихъ постановленій и церковнаго устава. Въ нікоторыхь случаяхъ преосв. Макарій принималь міры къ созыву нісколькихъ окрестныхъ причтовъ въ одно какое-либо опредъленное мъсто. Здъсь еписк. Макарій вель продолжительныя бесъды съ собиравшимися священно-церковно-служителями и, путемъ такихъ собесвдованій, онъ непосредственно знакомился съ духовенствомъ, а чрезъ него получалъ върное представленіе о состояніи тамбовской паствы. Какъ во время подобныхъ собесъдованій, такъ и вообще при посъщеніи церквей, преосв. Макарій былъ ласковъ, в жливъ, и обходителенъ съ своими подчиненными. Но зато съ неисправными членами причта, или виновными въ чемъ-либо преосв. Макарій поступалъ строго. Не оставляль безъ духовной помощи преосв. Макарій и прихожань во время объёзда епархій. Въ каждой церкви онъ говорилъ поученія. Поученія его были всегда кратки, просты, для всёхъ понятны и назидательны. Кромё того, въ подобныхъ своихъ беседахъ преосвящ. Макарій преподаваль иногда наставленія особенныя, соотв'ятственныя религіозно-нравственному состоянію того, или другого прихода, пользуясь теми сведеніями, которыя имъ получались путемъ предварительныхъ объясневій съ м'єстными священнослужителями. Не ограничиваясь первою общею ревизією тамбовской спархін, преосвид. Макарій и посяв предпринималь неоднократныя путеществія для ознакомленія съ енархіальнымъ духовенствомъ. При непролоджительномъ пребыванія въ тамбовской епархія, преосвящ. Макарій успълъ обозръть большую половину ея.

При управленіи тамбовскою епархією, преосвящ, Макарій немало заботился о благоустройстві храмовы, причемъ нерідко вновь устрояемые храмы онъ лично освящаль. Къ выдающимся храмамъ, устроеннымъ въ тамбовской епархіи при преосвящ. Макаріи и лично имъ освященнымъ, принадлежали: храмъ тамбовскаго монастыря, въ которомъ находился архіерейскій домъ, Тихвинская церковь Кирсановскаго женскаго монастыря, Моршанскій великольпный соборъ, строившійся около 20 літь, стоившій около двухъ милліоновъ ассигнаціями, и другіе храмы. Въ частности онъ заботился. чтобы храмы были вполнт благоприлично обставлены и богослужение въ нихъ совершалось по возможности болве торжественно, имвя въ виду при этомъ пробужденіе и укрѣпленіе въ народѣ благоговѣйнаго настроенія. Съ особою торжественностью богослужение совершалось въ преосвящ. высокоторжественные дни, причемъ требоваль, чтобы все градское духовенство обязательно собиралось на молебны въ каеедральный соборъ, а уклонявшихся отъ исполненія такихъ обязанностей подвергалъ денежному штрафу на благотворительныя цёли.

Преосвящ. Макарій принималь міры къ достаточному обезпеченію духовенства тамбовской епархіи въ матеріальномъ отношеній, по крайней мірв на містных средства; но встрътилъ въ этомъ отношеніи большія препятсвія, всивдствіе возрастанія безм'єстнаго духовенства, отчисленнаго въ заштать, со времени введенія штатовъ въ 1842 году. Для обезпеченія безмістных священнослужителей и церковнослужителей приходилось увеличивать и безъ значительные причты по количеству въ приходахъ прежнихъ, болъе населенныхъ и состоятельныхъ. Впрочемъ, немало такихъ лицъ пристраивалось въ новыхъ приходахъ, открывавшихся при вновь устрояемых храмахъ. Испытавши въ раннихъ лътахъ бъдность и отличаясь въ общемъ гуманнымъ характеромъ, преосвящ. Макарій не могъ равнодушно относиться къ осиротвешимъ семействамъ, ночему, при невозможности обезпечивать ихъ пенсіями, или пособіями въ достаточныхъ размёрахъ, зачисляль за сиротами священнослужительскія и церковнослужительскія міста, дійствуя такь частью по личному сочувствію кь сиротамь, а частью по установившейся практикі. Впрочемь, это за-численіе мість производилось вы крайнихь случаяхь. Иногда приходилось дівлать уступки и такимы кандидатамь на должности священнослужителей, которые не получали полнаго законченнаго образованія. Всобще же преосвящ.

Макарій быль убъждень, что успъхь въ пастырской дъятельности духовенства обусловливается образованіемъ, почему при опредъленіи на мъста въ сельскіе приходы онъ не только обращаль вниманіе на полученіе законченнаго образованія, но даже, руководясь разрядными семинарскими списками, отдаваль предпочтеніе перворазряднымъ воспитанникамъ предъ второразрядными. Въ ръшеніи дъль по епархіи Преосвящ. Макарій избъгаль замедленій, побуждая духовную Консисторію не затягивать дъль, а ръшать ихъ своевременно, съ возможною скоростью. Въ томъ случать, если извъстное дъло было несложно, Преосвящ. Макарій, обративъ вниманіе на его существенную сторону, при податель прошенія, высказываль свое ръшеніе и при прошеніи полагаль резолюцію.

Особенно озабочивала преосвящ. Макарія въ тамбовской епархіи борьба съ расколомъ и сектантствомъ. Эта епархія издавна была пріютомъ различныхъ раскольническихъ толковъ. Общее число раскольниковъ въ тамбовской епархіи въ половинъ XIX в. простиралось до 5308. Но кромъ того, здъсь стали появляться различныя секты раціоналистическаго и мистическаго направленія—молокане, хлысты и скопцы, число которыхъ въ общемъ объемъ простиралось до 3144. Самымъ важнымъ средствомъ въ борьбъ съ раскольническими и сектанскими заблужденіями преосвящ. Макарій признавалъ проповъдь со стороны священниковъ тъхъ приходовъ, въ которыхъ появлялись раскольники и сектанты.

признаваль проповъдь со стороны священиковъ тъхъ приходовъ, въ которыхъ появлялись раскольники и сектанты. Въ этомъ отношеніи преосвящ. Макарій подаваль личный примъръ своимъ проповъдничествомъ когда посъщаль мъстности, населенныя раскольниками и сектантами, причемъ, избъгая ръзкой полемики съ противниками православія, онъ предпочиталь положительно раскрывать тъ истины, которыя были отрицаемы, или извращаемы. Одно изъ сохранившихся поченій преосвящ. Макарія было направлено противъраскольническаго заблужденія. Предметомъ слова служило разсужденіе о томъ, съ какою цълью мы воздвигаемъ на себъ св. кресть, когда молимся, и какъ должны воздвигать его. Два слова были направлены противъ молоканскаго лжеученія, отрицавшаго значеніе вещественныхъ храмовъ и общественнаго богослуженія. Одно произнесено на текстъ "не евстве ли, яко храмъ Божій есте и Духъ Божій экиветъ въ васъ

(1 Кор. III, 16). Другое слово на текстъ: "И нынъ избралъ и освятихъ домъ сей, да будетъ имя мое ту даже до въка и будутъ очи мои и сердце мое ту вся дни" (2 Пар. VII, 16). Но независимо отъ общей борьбы съ сектантствомъ путемъ проповъди, въ которой должны были принимать участіе приходскіе священники, преосвящ. Макарій признавалъ необхоцимую и спеціальную миссію. Въ мъста, сильно населяемыя сектантами, назначались преосвящ. Макаріемъ особые миссіонеры изъ среды достойныхъ священниковъ по образованію и по нравственнымъ качествамъ. Если получались свъдънія, что въ приходахъ, зараженныхъ расколомъ, или сектантствомъ, находились священники недостаточно энергичные, или недостойные, то они были переводимы въ другіе приходы и замънялись болъе достойными. Но зато особенное предпочтеніе въ наградахъ оказывалось преосвящмакаріемъ тъмъ приходскимъ священникамъ, или миссіонерамъ, которые заявляли себя успъхами въ охранъ и поддержаніи православія, или въ обращеніи заблуждающихся въ православіе.

Отношеніє преосвящ. Макарій къ духовнымъ учебнымъ заведеніямъ тамбовской спархіи, не смотря на непродолжительность его служенія здібсь, сопровождалось замітными добрыми результатами. Бывшіе при немъ ректора тамбовской семинаріи не удовлетворяли его своею діятельностью по отсутствію личной практичности и по направленію созерцательно-аскетическому, не благопріятствовавшему, по его мнівню, поддержанію въ заведеніи должнаго порядка, благо-устройству заведнію въ матеріальномъ отношеніи и надлежащему раціональному воспитанію юношества. А такими ректорами тамбовской семинарій были одинъ за другимъ архимандриты беофилакть (Праведниковъ) и Серафимъ (Аретинскій). По поводу сміны ректоровъ въ тамбовской семинаріи преосвящ. Макарій такъ высказывался въ частномъ письміь къ своему брату о. Александру Булгакову, петербургскому протої рею: "Прежняго ректора не стоить жаліть, да й новому нельзя порадоваться: проку отъ него будеть мало. Жаль семинаріи". Положеніе преосвящ. Макарія въ отношеніи къ этимъ ректорамъ было крайне щекотливое. Архимандрить беофилакть учился въ курокой да семинаріи одновременно сь Макаріємъ, а Серафимъ быль его учите-

лемъ. Последній по науке быль первенцемь Кіевской Академіи, но по своей глубокой сосредоточенности и по отсутствію практическихъ свъдъній, былъ ръшительно неспособенъ къ административной дъятельности. По поводу назначенія его на должность даже извістный подвижникь, преосвящ. Макарія Өеофанъ (Говоровъ), также тамбовскимъ шій впосл'вдствіи епископомъ особою снисходительностью человъческимъ въстный КЪ немощамъ, въ частномъ письмъ высказывался такъ: "жаль! какъ это устроилось, непостижимо!" При такихъ условіяхъ, преосвящ. Макарій признаваль необходимымь лично болве внимательно следить за ходомъ дель въ тамбовской семинаріи. Онъ болве всего заботился о поддержаніи порядка въ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ, согласно съ ніями Устава. Всякое уклоненіе отъ порядка онъ сибшилъ устранить. Заботясь о поддержаніи дисциплины среди учащихся, Преосвящ. Макарій не позволяль воспитанникамь обращаться къ нему съ прошеніями лично, ближайшее начальство. По одному частному поводу онъ черезъ духовную Консисторію предписалъ, чтобы "на будущее время ученики семинарій и духовныхъ училищъ, безъ дозволенія своего начальства, не подавали просьбъ епархіальному Архіерею". За усп'яхами учащихся въ наукахъ и за нравственнымъ воспитаніемъ преосвящ. Макарій внимательно следилъ. Въ 1858 году онъ предписалъ Семинарскому Правленію "усугубить надзоръ какъ за нравственностью учениковъ, такъ и за преподаваніемъ преимущественно практическимъ, вивств съ другими духовно-нравственными науками, предметовъ миссіонерскихъ, по коимъ и предлагать воспитанникамъ болве темъ для письменныхъ упражненій". Л'этомъ преосвящ. Макарій ежедневно присутствоваль на экзаменахь. Приходилось преосвящ. Макарію заботиться и о вившнемъ благоустройствъ духовныхъ учебныхъ заведеній. При немъ тамбовское н липецкое духовныя училища по внешнему состоянію крайне ухудшились, требовался капитальный ремонть ихъ. Объ этомъ ходатайст-Правленіе тамбовской духовной семинаріи. Но преосвящ. Макарій желаль сдёлать больше: съ своей стороны, онъ ходатайствовалъ предъ Св. Сунодомъ объ устройствъ новыхъ училищныхъ зданій. Благодаря ходатайству преосв.

Макарія, дъйствительно была начата постройка тамбовскаго училища и перестройка липецкаго училища. Преосвящ. Макарій, насколько могь, заботился объ улучшеніи матеріальнаго положенія наставниковъ духовнихъ учебныхъ заведеній, которое въ это время было очень скуднымъ. Онъ ходатайствоваль о денежномъ вознагражденіи тёхъ учителей семинаріи и училищъ, которые, независимо отъ своихъ прямыхъ обязанностей, безмездно выполняли нѣкоторые труды; дозволялъ учителямъ семинаріи давать уроки въ тамбовскомъ Кадетскомъ корпусѣ, съ условіемъ, чтобы они точно выполняли свои прямыя обязанности. Въ случаѣ смерти кого-либо изъ наставниковъ, преосвящ. Макарій заботился объ оказаніи помощи осиротѣвшей семью.

Не смотря на то, что Тамбовъ не представлялъ благопріятныхъ условій для научно-литературной діятельности преосвящ. Макарія, особенно по отсутствію необходимыхъ научных пособій, а труды по епархіальному управленію отвлекали отъ частныхъ кабинетныхъ занятій, преосвящ. Макарій и въ это время продолжалъ заявлять себя научнолитературною и проповёдническою двятельностью. Изъ научно-литературныхъ трудовъ преосвящ. Макарія, кром'в нъсколькихъ статей церковно-историческаго содержанія, вошедшихъ потомъ съ нъкоторою передълкою въ его общирный трудъ по Русской церковной Исторіи (о Григоріи Цамблакъ, о сочиненияхъ Кирилла II, о Новгородскихъ четьиминеяхъ), заслуживаетъ вниманія его біографическая записка "о Преосвящ. Иннокентій, архіенископъ Херсонскомъ и Таврическомъ". Эта записка была составлена въ концъ 1857 года, по порученю Академіи Наукъ и пом'вщена въ Ученыхъ Запискахъ за 1858 годъ. Записка эта отличалась обстоятельнымъ содержаніемъ и представляла не столько біографію преосвящ. Инновентія, сколько характеристику его личности, какъ профессора, администратора, ученаго и проповъдника. Съ особенною любовью и энергіею преосвящ-Макарій отдавался пропов'ядническому дізлу. Отв времени двухлетняго управленія Тамбовскою епархією сохранилось 56 проповъдей преосвящ. Макарія, которыя были потомъ отпечатаны въ двухъ томахъ. Въ дъйствительности проповъдей было сказано гораздо болъе, такъ какъ преосвящ. Margarite an antomparation and the margarite and the second

въди въ Тамбовъ почти неопустительно при всякомъ священнослуженіи. Хотя всё проповёди его приспособлялись къ частнымъ обстоятельствамъ и имъли соотвътствующее имъ содержаніе, тімь не менізе большинство ихъ имізо общій характеръ религіозно-нравственныхъ назиданій, или характеръ религіозно-аскетическій, когда произносились въ монастыряхъ и обращены были къ монахамъ и монахинямъ. Особенно же выдъляются по своему содержанію три проповъди Преосвящ. Макарія, которыя были обращены къ тамбовскимъ дворянамъ—высшимъ образованнымъ представителямъ паствы, по поводу выдающихся современныхъ событій. Онъ были произнесены: а) предъ дворянскими выборами, б) при открытіи Комитета для устройства быта пом'ящи-чьихъ крестьянъ тамбовской губерніи и в) въ торжественный день 7 декаб. 1858 года. Эти проповёди производили весьма сильное впечатлёніе на слушателей и вызывали въ средё дворянъ большіе толки. Въ первой проповёди, скаванной на текстъ: "Мню отмщение и Азъ воздамъ, глаго-летъ Господъ" (Рим. XII, 10), говорится о важномъ значении присяги для того дъла, для котораго собрались дворяне. Во второй проповъди, при указаніи сущности крестьянской реформы, задуманной императоромъ Александромъ II и важности ея, выставляются на видъ тѣ условія, при которыхъ она можетъ быть совершена успѣшно. Наконецъ, въ третьей проповъди, отличающейся обличительнымъ тономъ, который допускался преосвящ. Макаріемъ въ самыхъ ръдкихъ и исключительныхъ случаяхъ, ръзко порицаются кихъ и исключительныхъ случаяхъ, ръзко порицаются взяточничество и лихоимство. Въ заключеніе пропов'ядникъ, исходя изъ текста: "Воже, судъ Твой цареви даждь и правду Твою сыну цареву" (Исал. 211), побуждаетъ слушателей молиться "да искоренитъ Господь всю эту неправду, которая такъ давно, глубоко и широко пустила свои корни во всёхъ слояхъ нашего суетнаго міра и возрасла на почв'в русской въ огромнівшее дерево, покрывающее своими в'ятвями многія и многія темныя д'яла".

Въ бытность тамбовскимъ епископомъ, преосвящ. Матарій исполнять начатьствення порученія ученого харакъ

Въ бытность тамбовскимъ епископомъ, преосвящ. Макарій исполнялъ начальственныя порученія ученого характера. Такъ, Св. Сунодъ поручалъ ему дать свои заключенія о достоинствахъ курсовыхъ сочиненій студентовъ Московской д. Академіи а) Михаила Красина на тему "памятники церковнаго законодательства въ Россіи съ XIII в. до временъ митрополита Макарія", б) Николая Малиновскаго "объ исправленіи церковно-богослужебныхъ книгъ при патріархѣ Никонѣ" и в) Александра Кикина "разборъ и опроверженіе ученія безпоповцевъ о совершеніи таинства покаянія мірянами". Всѣ эти сочиненія признавались заслуживающими степени магистра, но съ видимымъ снисхожденіемъ, такъ какъ въ нихъ особенной оригинальности не замѣчалось.

Влаготворная архипастырская дѣятельность преосвящ. Макарія вызывала къ нему общее уваженіе и признательность какъ со стороны духовенства, такъ и со стороны тамбовской паствы, которыя нерѣдко выражались съ особою опредѣленностію, публично. Такъ, въ Моршанскѣ губернаторъ отъ лица дворянства, купечества и вообще всей епархіи благодарилъ преосвящ. Макарія за полезную дѣятельность въ тамбовской епархіи, а особенно за его проповѣди, доступныя для всѣхъ; при этомъ просилъ его полюбить тамбовскую епархію и не покидать ея.

Но Св. Сунодъ признавалъ тамбовскую епархію недостаточною для проявленія архипастырской д'ятельности преосвящ. Макарія во всей широтъ.

Ему предстояль переводь въ другую епархію, соотвѣтствовавшую его достоинствомъ въ большей степени. 18 апр. 1859 года послѣдовало перемѣщеніе преосвящ. Макарія въ Харьковъ на мѣсто архіепископа Филарета Гумилевскаго, переведеннаго въ Черниговъ.

## IV.

Харьковскою епархією преосвященный Макарій управиять около десяти лёть (съ 1859 года 16 апр. до 1869 г. 10 дек.). Первое знакомство преосвящ Макарія съ Харьковскою епархією, послёдовавшее послё ревизіи церквей, произвело на него отрадное впечатлёніе, сравнительною благоустроенностью—по состоянію храмовь не только городскихь, но и сельскихь, по достаточной образованности духовенства и значительной религіозности народа. Объ этомъ преосвящ Макарій заявляль Св. Суводу въ своемъ отчеть за 1859 годь. Но замізались и темныя стороны въ Харьковскихь епархіальномъ управленіи, требовавшія исправленія.

Особенно требовало улучшеній канцелярское ділопроизводство въ Харьковской духовной консисторіи, которое велось крайне небрежно и видимо сопровождалось злоупотребленіями. Изъ дёлъ, представлявшихся преосвящ. Макарію, было усмотрвно уже въ 1859 году, что по бумагамъ, сдававшимся въ Консисторію, не означалось времени ихъ сдачи преосвященнымъ въ Консисторію, не ставились числа, въ которыя онъ исходили изъ Консисторіи, не означалось время, когда онъ подавались секретаремъ для подписи членовъ Консисторіи, не объяснялось, почему онъ иногда не подписывались нъкоторыми членами Консисторіи и т. д. Преосвященный, заботясь объ исправленіи недостатковъ вь дёлопроизводствъ, призналъ необходимымъ побудить секретаря Консисторіи и двухъ столоначальниковъ къ увольненію отъ должностей. Но и при новомъ секретаръ, избранномъ среды преподавателей Харьковской семинаріи Н. В. П., канцелярское делопроизводство не улучшилось. Решеніе многихъ дълъ до крайности затягивалось и слъдовало гораздо дольше положеннаго срока. Отъ этого накоплялось по разнымъ отдъленіямъ большое количество дълъ неръшенныхъ. Нередко въ делопроизводстве замечались разныя частныя уклоненія оть требованій закона. Преосвящ. Макарій вынуждень быль опять прибъгать къ ръщительнымъ мърамъ, дълая неоднократно строгія замъчанія секретарю, чиновникамъ и членамъ Консисторіи, а потомъ будиль второго секретаря къ увольненію отъ должности. И только при третьемъ секретаръ Я. Д. Буханцевъ, изъ преподавателей Воронежской духовной семинаріи, были доститнуты въ веденіи коңсисторскаго ділопроизводства желанные результаты, 25 сентября 1863 г. оберъ-прокуроръ Св. Сунода князь Урусовъ сообщилъ преосвящ. Макарію, что въ въдомостяхъ о дълопроизводствъ по Харьковской дух. Консисторія за три м'єсяца не оказалось ни одной бумаги неисполненной. Таків результаты утішили Преосвящ. Ма-карія, почему онъ призналь необходимымь выразить свою признательность какъ новому секретарю Буханцеву, такъ и чиновникамъ Консисторіи. Можно предполагать, что съ 1863 г. делопроизводство въ Харьковской духовной Консисторіи шло исправно, такъ какъ со стороны преосвящ.

Макарія че ділалось какихъ-нибудь указаній на значительныя опущенія, или злоупотребленія въ ділопроизводстві.

Какъ ни строгъ былъ преосвящ. Макарій въ отношеніи къ чиновникамъ духовной Консисторіи, тѣмъ не менѣе онъ принималъ живое участіе въ возможномъ облегченіи ихъ трудовъ по сложному канцелярскому дѣлопроизводству, насколько это касалось излишней переписки по нѣкоторымъ дѣламъ съ учрежденіями свѣтскими, а вмѣстѣ заботился объ улучшеніи ихъ матеріальнаго положенія, крайне скуднаго, вполнѣ сознавая, что бѣдность могла побуждать и къ злоупотребленіямъ.

Ежегодно преосвящ. Макарій дѣлалъ распоряженія о выдачѣ наградныхъ денегъ чиновникамъ Консисторіи, оѣднѣйшимъ изъ нихъ предоставлялъ казенныя помѣщенія и, въ случаѣ несчастій съ кѣмъ-либо изъ нихъ, старался оказывать имъ и ихъ семействамъ посильную помощь. Преосвящ. Макарій побуждалъ епархіальное духовенство къ изысканію источниковъ для возможно лучшаго обезпеченія консисторскихъ чиновниковъ, а равно и для вознагражденія членовъ духовной консисторіи, трудившихся безплатно, постояннымъ опредѣленнымъ жалованьемъ; по его заботы не увѣнчались успѣхомъ, по недостатку мѣстныхъ епархіальныхъ средствъ.

Ал. Вертеловскій.

(Продолжение следуеть).





## В. А. Жуковскій и его религіозныя воззрѣнія.

И въ обществъ, и въ печати не ръдко можно встретить сътованія на безрелигіозность нашей интеллигенціи. Далеко не всегда эти жалобы надлежащимъ образомъ обосновываются, и безрелигіозность интеллигенціи очень часто признается фактомъ, не требующимъ доказательствъ. Безспорно, что наша интеллигенція въ значительной части своей весьма равнодушна къ жизни церкви и отрицательно относится къ вопросамъ въры. Но отсюда, еще нельзя дълать широкаго обобщенія и утверждать, что наша интеллигенція вообще, въ ея массь, вся безрелигіозна. Что это не совсемъ такъ, что наша интеллигенція не поголовно безрелигіозна доказываеть тоть факть, что многіе наши писатели-этоть цвёть интеллигенціи, ея духовные вожди и властители думъ-обнаруживали глубокій интересь къ вопросамъ религіи. У однихъ изъ нихъ религіозная настроенность проявлялась, какъ порывъ, сопровождавшій поэтическое творчество и выливавшійся въ такіе, напримёръ, перлы поэвіи, какъ ода "Вогъ" Державина, "Пророкъ" Пушкина, "Ангелъ" и "Молитва"-Лермонтова. У другихъ же религіозные взгляды проникають и идейно освіщають цілыя группы произведеній, которыя дають достаточный матеріаль для того, чтобы систематизировать религіозное міросозерцаніе этихъ писателей. Таковы Жуковскій, Гоголь, Достоевскій и Л. Толстой. И въ духовной и въ свътской печати послъдняго времени замъчается нъкоторый интересъ къ изученію религіозныхъ исканій нашихъ писателей, и въ настоящее время можно отметить уже несколько работь о религів, напримъръ, Гоголя, Л. Толстого и нъкоторыхъ другихъ писателей.

Мы надвемся, что и нашъ очеркъ религіозныхъ возэрвній В. А. Жуковскаго не будеть лишнимъ въ ряду другихъ работь о религіозныхъ настроеніяхъ и взглядахъ нашихъ писателей. Религіозныя возэрвнія Жуковскаго проникають, можно сказать, всв его сочиненія, особенно же прозаическія. Но они здвсь не объединены и далеки отъ того, чтобы представить изъ себя стройную систему. Мы постараемся представить ихъ въ некоторой системе; затемъ; сделаемъ ихъ краткую оценку и, наконецъ, выяснимъ ту почву, на которой зародилось и развилось религіозное міросозерцаніе Жуковскаго.

I.

Органомъ религіозной віры, по Жуковскому, является духъ человъческій. Человъкъ-трехсоставное существо; въ немъ: духъ, душа и тъло. Высшая изъ этихъ областей духъ, низшая—тьло, а средняя между ними—душа. Между этими сторонами человъческой личности происходить извъстное взаимодъйствіе. Такъ, напримеръ, процессъ мышленія—общъ для души и тъла, по съ перевъсомъ для души; въ процессъ воли участвують духъ и душа, съ перевъсомъ для души; процессъ творчества есть процессъ, взаимный для души и духа, но уже съ перевъсомъ для духа; "въ процессъ же въры. говорить Жуковскій,-первенствуеть одинь духь, весь перевъсъ на его сторонъ, другіе элементы покорствують". 1) Такую градацію устанавливаеть Жуковскій по отношенію къ душевной жизни человъка при восхождении ея отъ обычныхъ психологическихъ процессовъ къ процессу религіозной въры. Конечно, нельзя съ точностью указать, когда и въ какихъ отношеніяхъ находятся душа и духъ человіка. Можно согласиться съ Жуковскимъ, что духъ-единственная область для религіозной въры, им'вющей дівло съ Существомъ абсолютнымъ, и для идеаловъ истины, добра и красоты, имъющихъ тоже абсолютный характеръ.

Религіозная вѣра, по мысли Жуковскаго, имѣеть двѣ стороны: внѣшнюю и внутреннюю. Внѣшняя сторона религіозной вѣры это—признаніе извѣстной религіозной истины безь ея доказательствъ, на основаніи только свидѣтельства

<sup>1)</sup> Сечиненія Жуковскаго, т. 11. стр. 45. Изд. 5-е.

Откровенія. Внутренняя сторона вѣры это—совершенное покореніе себя Богу, давшему Откровеніе. Истинная религіозная вѣра должна быть вѣрой во Христа, какъ открывшаго намъ Бога. "Но вѣра сія,—поясняеть Жуковскій,—не одно признаніе Спасителя, она въ то же время и преданіе себя Спасителю, или смиреніе разсудка и воли и ихъ уничтоженіе предъ высшимъ разумомъ и высшею волею." 1) И это преданіе себя въ волю Ьожію необходимо: оно низводить на человѣка Божественную помощь, безъ которой человѣкъ не можетъ совершать добра. И только такая вѣра есть вѣра истинная, т.—е. вѣра живая, сопровождаемая добрыми дѣлами и низводящая Божественную благодать.

Описанная религіозная въра не есть результать очевидности: гдъ очевидность, тамъ уже не въра, а необходимое принятіе разума, подъ дъйствіемъ той или другой неоспоримой аксіомы; что, напримъръ, часть меньше цълаго, это познается безъ въры, путемъ точнаго наблюденія; это—аксіома. Итакъ, религіозная въра не есть результатъ необходимой очевидности, она есть свободный актъ; "въра,—говоритъ Жуковскій,—есть свободное покореніе ума и воли Откровенію." 2) Эта въра въ Бога не должна быть механической и формальной; "она,—какъ выражается Жуковскій,—не есть плата Богу по таксъ, не есть обмънъ нашего смиренія на Его милость; она есть смиренная, любящая, покоряющая умъ и волю въра." 3) Такова характеристика религіозной въры у Жуковскаго.

Но для такой въры не достаточно только человъческаго участія, а нужно и Божественное содъйствіе. "Въра,—пишетъ Жуковскій,—есть свободный акть воли; но въ то же время никакая человъческая воля, безъ содъйствія воли высшей, не можетъ ввести въ душу въру, сколько бы душа того ни желала." <sup>4</sup>) Воля человъка только "открываетъ или вапираеть душу отъ въры", <sup>5</sup>) починъ же религіозной въры у человъка отъ Бога.

<sup>1)</sup> Сочиненія Жуковскаго, т. 11, стр. 49. Изд. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Томъ 11, стр. 14.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 535) Тамъ же.

Итакъ, религіозная въра, по Жуковскому, есть не одно только свободное принятіе откровенной истины, но и совершенное преданіе себя въ волю Божію. Она-результать не одного только свободнаго произволенія человъка, но попреимуществу—дъло Божественнаго содъйствія. И такая религіозная в ра заключаеть въ себ великія блага: она не допускаеть распущеннаго эпикуреизма въ пользованіи благами земной жизни; она исключаетъ тотъ неумолимый рокъ стоиковъ, который делаетъ жизнь такою слепой и неразумной шуткой; эта въра избавляеть насъ. отъ самоубійства, какъ естественнаго и необходимаго выхода изъ трудныхъ обстоятельствъ жизни, которыя суть следствіе неумолимаго рока, по ученію стоиковъ. Эта религіозная віра иміветь еще то великое значеніе, что она освящаеть наши мірскія блага, внушая намъ ту мысль, что земныя блага отъ Бога, что они суть дары Божіи, но только низшіе по сравненію духовными дарами. Такимъ образомъ, земное счастье-, прекрасно и драгоцънно только Богомъ, его дающимъ." 1)

Религіозная въра есть достояніе всёхъ народовъ и всёхъ временъ. Какъ таковая, она непререкаемо свидётельствуетъ о томъ, что Богъ существуетъ. О существованіи Бога говорить намъ и видимая природа. Всякій непредубъжденный человёкъ, при внимательномъ созерцаніи природы, открываетъ въ ней слёды Божества; въ особенности же поэтъ, отзывчивый къ явленіямъ природы и чуткій къ ихъ внутреннему смыслу. Всё явленія природы въщаютъ о Богъ; въщаеть о Немъ и лётній вечеръ. Вотъ поэть лётнимъ вечеромъ стоитъ у пруда, и что же онъ видить?

Семья молодыхъ березъ недвижимо стоитъ.

Надъ усыпленной водою.

Вхожу съ волненіемь подъ ихъ священный кровъ; Мой слухъ въ сей тишинъ привътный голосъ слыщитъ. Какъ бы зеирное тамъ въетъ межъ листовъ.

Какъ бы невидимое дышитъ...

Душа неэримая подъемлеть голось свой

Съ моей беспдовать душого. 2)

Такое созерцаніе въ природѣ Бога и высшаго духовнаго міра подымаеть духъ поэта надъ этимъ земнымъ міромъ:

<sup>1)</sup> T. 11, crp. 16.

**э)** Т. 2, стр. 227—228. (Изд. 5-e).

Какъ будто міръ земной въ ничто преобразился; Какъ будто та страна знакомви стала ей (душв), 1) дополняетъ Жуковскій. Съ другой стороны, это ощущеніе Бога въ природв возбуждаетъ въ поэтв высшія надежды:

И все, что жизнь сулить, и все, чего въ ней нѣть, Съ надеждой къ сердцу прилетаеть. 2)

Итакъ, природа отражаетъ въ извъстной степени величіе Божества. Но человъческій умъ, какъ бы онъ ни быль великъ, не сможетъ вскрыть весь тотъ смыслъ, которымъ проникнуты явленія природы; не можетъ умъ человъка, на основаніи только явленій видимаго міра, составить яснаго понятія о природъ Божества съ Его свойствами, потому что—

Что нашъ языкъ предъ дивною природой?..

Она разсыпала повсюду красоту...

Но гдъ, какая мысль ее изобразила?

Едва, едва одну ея черту

Съ усиліемъ поймать удастся вдохновенью... 3)

Эти пробълы естественнаго человъческаго богопознанія восполняются Божественнымь Откровеніемь. Откровеніе даеть человъку болье полное поэнаніе природы Божества и Его свойствь. Да и вообще, только Откровеніе является источникомь высшаго знанія; только оно разрышило встаринальные вопросы бытія и жизни; только оно ясно опредълило природу человыка, какь существа разумно—свободнаго, родственнаго по своей природы Божеству; только Божественное Откровеніе выяснило надлежащимь образомь отношенія Бога кь человыку и человыка къ Богу; только оно опредылию выспую цыль человыческой жизни; наконець, только Боже ственное Откровеніе удовдетворительно отвытило на запросы ума человыческаго о судьбы человыка послы его смерти.

Но люди, несмотря на рёшительный голось Откровенія, не удовлетворяются имъ и стараются своимъ собственнымъ маленькимъ умомъ доказать бытіе Бога. Ихъ попытки, не руководствуемыя Откровеніемъ, оказываются неудовлетворительными, потому что Богъ необъятенъ, а человіческій разумъ ограниченъ, поэтому доказательства бытія Божія человіческимъ разумомъ только искажають истинюе понятіе

¹) Tamb жe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. 2, crp. 228.

³) Т. 2, стр. 42. (Изд. 6).

о Богв. Эти доказательства неубъдительны и возбуждають возраженія. Наконецъ, человъкъ върить въ Бога вовсе не потому, что бытіе Божіе ему доказано. Если бы было такъ, то человъчество не имъло бы въры въ Бога, потому умозрительныя доказательства бытія Божія неубъдительны; притомъ, не все же человъчество и не всегда имъло столько развитое мышленіе, чтобы віровать въ Бога только въ силу доказательствъ отъ человъческаго разума. Человъку врождена идея Бога, потому онъ и въритъ въ Бога. Гръхопаденіе затемнило эту идею Божества, но Откровеніе прояснило ее, и вотъ теперь люди стараются доказать то, что, по выраженію Жуковскаго, "божественно поселено Откровеніемъ, и что свободно принято върою. "1) Причина невърія, по Жуковскому, въ значительной степени и именно въ горделивомъ умствованіи. Ученымъ представляется возможность опознать только часть вселенной, а они претендують на знаніе всей вселенной и, зная только часть вселенной, думають, что знають всю вселенную. Отсюда ощибки, отсюда полная возможность впасть въ безвъріе, потому что ложная самомнительность ученыхъ мъщаетъ имъ "да будеть воля Твоя!"

Признаніе бытія Божія это-основа религіознаго міровозэрвнія. Какъ же представляеть Бога Жуковскій? Богъ есть существо личное, самосовнающее и безграничное. Онъ троиченъ: Отецъ, Сынъ и Духъ Святый. Это Богъ христіанскій. Онъ не есть "метафизическій богъ пантеизма, безжизненная идея, но Богь живой, тройственный, лицо самобытное, постоянно, непрерывно, сознательно действующій какъ каждую пылинку созданія своего отдільно, такъ и созданіе свое въ совокупности." 2) Христіанскій Богъ есть положительная истина, добро и красота. Отсюда добро и красота въ человъкъ имъють свое основание въ Богъ. Отсюда и жизнь человъческая двояка: естественная и высшая. Въ естественной жизни центромъ является самъ человъкъ, а въ висшей-Богъ. Въ первой человъкъ госпоиствуетъ своимъ умомъ и волею, во второй-смиренно покаряеть свой умъ и волю Богу.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Т. 11, отр. 73. (Изд. 5.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. 11, erp. 133,

Таковъ христіанскій Богъ по Своей природѣ. По своимъ отношеніямъ къ людямъ Богъ являетъ себя то существомъ грознымъ, карающимъ неправду людскую, то существомъ добрымъ:

Съ хвалою первой къ Богу силъ, Друзья, подымемъ длани! Онъ здѣсь, въ Кремлѣ, Себя явилъ Ужаснымъ Богомъ брани,—1)

восклицаетъ поэтъ.

Но не однимъ только грознымъ карателемъ людской неправды являетъ Себя Богъ въ отношеніи къ людямъ,— нѣтъ, Онъ любитъ человѣка, Онъ—существо благое. Богъ благъ, поэтому и все сотворенное Имъ—"добро зѣло." Хорошо оно и прекрасно не потому, что мы признаемъ его такимъ, но именно потому, что все сотворено Богомъ, какъ существомъ благимъ.

Будучи творцомъ вселенной, Богъ, вмъстъ съ тъмъ, является и искупителемъ падшаго человъчества. Восхваляя невинныхъ юношей, которые

Отъ бурныхъ спасены страстей, Жуковскій далье спрашиваетъ съ глубокимъ благоговьніемъ:

Что уподобимъ торжеству,

Которымъ чудо искупленья

Они (юноши) въ восторгъ въры чтутъ? 2).

И искупленіе рода человъческаго было необходимо. Нужду въ немъ, прежде всего, сознавали философскія религіи: онъ пришли къ сознанію необходимости явленія Бога на землю, чтобы водворить порядокъ на земль, котораго не было. И идолопоклонническія религіи также ждали явленія Бога на землю въ человъческомъ тъль; они желали, чтобы это воплощенное Божество было одно съ человъкомъ, сознавало его нужды сострадало бы человъку и любило его. И вотъ искупленіе, пришло и соединило человъчество съ Божествомъ.

Будучи искупителемъ: Богъ является и промыслителемъ рода человъческаго. Описывая тяжелое положение сиротки, Жуковский говорить:

<sup>1)</sup> T. 2, crp. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. 2, crp. 45.

Едва она узрѣла свѣть, Ужъ ей печаль знакома стала; Веселье—спутникъ дѣтскихъ лѣтъ,— А ей судьба въ немъ отказала.

Но,—замѣчаеть далѣе Жуковскій,—"провидѣніе хранило младенца тайною рукой." 1)

Такъ-же прекрасно изображаетъ Жуковскій поддержку человіка Провидініемъ и въ стихотвореніи "Пловецъ." Вотъ пловецъ попаль въ океанъ со своимъ челномъ "безъ кормила и весла." Онъ пришелъ въ ужасъ, при видів мрака, волнъ и опасныхъ скалъ, и началъ роптать. Но въ это-то время Провидініе и сділалось тайнымъ его кормицикомъ:

Невидимою рукою,

Сквовь ревущіе валы...

И грозящія скалы

Мощный вель его хранитель. 2)

Божественный Промыслъ непостижимымъ для насъ образомъ безопасно ведетъ насъ къ добру:

> О Промыслъ, спутникъ невидимый!... Сколь часто путь непостижимый Къ спасенью избираещь ты!.. О ты, святое Провидёнье! Сколь намъ твой безопасенъ слёдъ!..

Ведешь къ добру стезею бъдъ. в)

Жуковскій не замалчиваеть такихь явленій, которыя, повидимому, исключають благой Промыслъ. Такъ, Промыслъ предполагаеть цѣлесообразность міровыхъ явленій, а между тѣмъ въ жизни иногда пройскодять событія, на нашъ взглядъ, нецѣлесообразныя. Жуковскій разсказываеть объ одномъ фактѣ, прочитанномъ имъ въ французскомъ журналѣ, какъ крестьянскій мальчикъ упалъ съ воза еѣна внизъ на вилы и распоролъ себѣ животь. Онъ долженъ былъ умереть. Какой же смыслъ въ этомъ событій?—спрашиваеть Жуковскій. Для кого это полезно? Можно ли въ этомъ событій усмотрѣть благодѣющій Промыслъ? Повидимому, нѣтъ. Но нужно признать, что и здѣсь проявился Промысль Божій, потому что все отъ Бога, Который обо всемъ промышляеть.

<sup>1)</sup> T. 2, orp. 31.

<sup>2)</sup> T. 2, crp. 37.

<sup>\*)</sup> Town 2, orp. 32.

"Мы должны,--иищетъ Жуковскій,-- не по событіямь судить Промысль Вожій, а событія по Промыслу Вожію" 1).—Или, напримъръ, въ міръ, какъ намъ кажется, много случайнаго. Какъ же, спрашивается, примирить Промыслъ со случаемъ? На этотъ вопросъ Жуковскій отвічаеть, что случая нать. То, что происходить съ нами какъ радостное или горестное, и что иногда кажется намъ случаемъ, это-тотъже Промыслъ, только въ другой формъ, непонятной для насъ. "У одного умнаго человека, замечаеть Жуковскій, спросили: что такое случай? Онъ отвътилъ: инкогнито Провидънія" 2). — Еще возраженіе противъ Промысла: несчастій. приходится много страдать, испытывать много He исключаеть ли это благой Промысль? Не исключаеть, такъ какъ страданія и несчастія, по Жуковскому, имъють цвль, потому что они отъ Бога, а Богъ благъ. благую Посылаемыя отъ Бога, несчастія необходимы въ жизни человъка, поэтому христіанинъ долженъ ховной благодушно переносить ихъ. Впрочемъ, несчастія оказывають неодинаковое дъйствіе на людей, въ зависимости отъ той или другой крѣпости ихъ духа. Великіе духомъ извлекаютъ пользу изъ несчастій, а люди малодушные претыкаются о несчастія и падають. Несчастія, по картинному выраженію Жуковскаго, подобны великану съ прекраснымъ лицомъ и свинцовыми ногами. Кто высокъ, тотъ увидитъ прекрасное лицо великана и самъ озарится этимъ лицомъ. А кто визокъ, тоть увидить только свинцовыя ноги великана, попадеть подъ нихъ и будеть раздавленъ. Подобно этому и человъкъ сь великой душой увидить въ несчастіяхь благодіющій Промысль, тогда какъ слабодушные не замътять его. "Горе имьющему слабый слухъ, пишеть Жуковскій: оглушенный громозвучностью голоса, онъ не разслушаеть въсти великой" 3).—Наконецъ, смерть является, повидимому, верхомъ всвхъ золь въ человъческой жизни. Но и она заключаеть въ себъ великое благо. Она благо для умершихъ, потому что умершіе перешли въ міръ, не ограниченный пространственными и временными отношеніями. Умершіе въ загробномъ міръ могуть свободно предаваться своимъ хорошимъ ду-

<sup>1)</sup> Томъ 11, стр. 33.

<sup>2)</sup> Томъ 11, стр. 66.

<sup>3)</sup> Томъ 11, стр. 65.

мамъ, воспоминаніямъ и чувству любви. Явленіе смертиблаго и для живыхъ, но такихъ, которые имфютъ основаніемъ своей жизни христіанское испов'вданіе. Смерть близкихъ не приводитъ такихъ людей въ отчаяніе, потому что они признають въ смерти переходъ къ лучшей Притомъ же, въ жизни человвческой, кромв горя и невзгодъ, много и такого, что мы можемъ назвать истиннымъ счастьемь. Въ чемъ же это счастье? По этому вопросу люди часто заблуждаются. Многіе видять счастье въ роскоши, славъ и чувственныхъ удовольствіяхъ. Но это счастье призрачно: оно изнуряеть сердце, срываеть цвъть жизни; отъ этого счастья душа увядаеть, и въ серцдв человека надежда смъняется скукой. Это Жуковскій прекрасно выразиль въ своемъ стихотвореніи "Теонъ и Эсхинъ". Истинное счастье заключается не въ богатствъ и славъ, а въ честномъ трудъ. Истинное счастье не въ вакхическомъ и эротическомъ веселіи, но въ духовной любви, въ созерцаніи красоты и въ возвышенныхъ идеалахъ:

Сердца нетивними блага: любовь

И сладость возвышенныхъ мыслей.

Воть счастье; о другь мой, оно-не мечта...

Любовью моя освятилась душа,

И жизнь въ красотъ мнъ предстала 1).

Итакъ, истинное счастье заключается въ духовной любви и идеалахъ. Да это и естественно. Человъческая душа имъетъ Божественное происхожденіе, и ея природа запечатльна идеалами истины, добра и красоты. Къ сожальнію, круговороть обыденной жизни часто сглаживаетъ эти идеалы. Но зато бываютъ и такіе моменты, когда человъкъ отрезвляется отъ житейской суеты; позабытые имъ идеалы снова всплываютъ въ его душт, и тогда человъкъ начинаетъ върить, что истина, добро и красота, часто забываемыя здъсь, на землъ, найдуть свсе полное осуществленіе въ будущей жизни.

И нъть выше счастья, какъ находиться въ общени съ Богомъ.

Что же представляеть изъ себя это общение съ Богомъ съ психологической стороны?

<sup>1)</sup> Tomb 2, crp. 58.

о Это-не чувство, не мысль только, это-душа въ ея полномъ и чистомъ бытіи. Впрочемъ, это общеніе съ Богомъ не исключаетъ общенія съ міромъ, только набожный человъкъ осмысливаетъ окружающій міръ съ точки зрвнія Божества. Но это общение съ Богомъ до погружения въ Него нспытывають только особенныя натуры, обладающія особеннымъ Божественнымъ даромъ. Другіе люди такое общеніе испытывають только по временамъ и то въ слабой степени. однимъ дается отъ природы этотъ даръ общенія съ Богомъ, другимъ--нать, --это зависить оть воли Божіей, и не наше д'вло знать это: "нашъ главный долгъ, говорить Жуковскій, —и въ то же время наше главное благо-покорность" 1).-Общение съ Богомъ достигается подчиненіемъ своей воли волѣ Божіей, чистотою сердца и внутренней духовной сосредоточенностью, когда человъкъ копить добро въ своей душъ, т.-е. беретъ изъ внъшняго міра только лучшее и благородное, оставляя все, не соотвътствующее духовной чистотв. Дальнъйшимъ средствомъ общенія съ Богомъ служить молитва. Но молитва въ данномъ случав благотворна только тогда, когда человъкъ изливаетъ въней свою душу; когда человъкъ молится съ искренней върой въ Бога и смиренно предаеть себя Богу. Вообще же, общение съ Богомъ достигается не сразу; тв. которые отъ природы склонны къ этому общенію, рано вступають въ общеніе съ Богомъ; другіе не наделены этимъ наромъ отъ природы, поэтому они сподобляются вступить въ полное общение съ-Богомъ только посит продолжительного духовного труда и при содвиствіи Вожественной благодати. При чемь, общеніе съ Богомъ различается у первыхъ и вторыхъ людей: первые соверцають Бога, тогда какъ вторые только знають Его и покоряются Ему. "Все земное сокровище последнихъ, по выражению Жуковскаго, -- состоить въ словъ: есть Богъ, знаю и покоряюсь" 2). Возможность полнаго общенія съ Божествомъ дарована Христомъ; безъ Христа мн не могли бы вполнъ соединиться со всемогущимъ Богомъ. Христосъ сдвлался напимъ посредникомъ, потому что въ Немъ, по словамъ Жуковскаго, ---, все земное, прекрасное, драгоцвиное, чистое сдилось

<sup>1)</sup> Tomb 11, crp. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Томъ 11, стр. 23.

и Божественно преобразилось, дабы недоступный, непостижимый, неизглаголанный Богь вселенныя сдёлался яснымы предметомы любви и собесёдникомы всякой дущи человёческой отдёльно" 1).—Плодомы общенія сы Богомы является то, что человёкы достигаеты внутренняго спокойствія выжизни при всёхы ея неурядицахы; оны становится подобнымы больному, у постели котораго сидиты любимый другы. Больной тогда спокойно и безропотно переносить свою болёзны.

Въ основу нравственности Жуковскій полагаеть христіанскую любовь къ Богу и ближнимъ, подобную любви къ самому себъ. Любовь къ Божеству вообще должна быть вмъстъ съ тъмъ и любовью къ Богу, открывшему Себя въ Христв. Такъ какъ мы живемъ въ связи съ твломъ, и познаемъ все при посредствъ внъшнихъ образовъ, то поэтому мы и нуждаемся въ Богъ видимомъ. Любовь къ Богу выражается въ исполненіи воли Божіей. Мы должны повиноваться Богу, зная, что все устрояется по Его Промыслу къ лучшему, ко благу. "Мы, — говорить Жуковскій, — сами никакого добра себъ дать и никакого добра творить не можемъ: всякое добро намъ дается; но быть покорнымъ Богу, Творцу, источнику и подателю добра, во всякое время, --- намъ возможно, это-единственное наше. Въ этомъ добровольномъ повиновеніи заключается все человівческое достоинство и вся его свобода" 2).—Но любовь къ Богу не исключаеть любви къ міру, потому что міръ-твореніе Божіе и въ Немъ отражаются свойства Божіи. "Мы,—замівчаеть Жуковскій, любимъ Бога въ нашей любви къ созданіямъ Божіимъ, въ любви къ добру, въ любви къ природъ. Сія любовь, обращающаяся на созданіе, есть, такъ сказать, видимый образъ нашей любви къ Создателю" з). Только любовь къ міру должна подчиняться любви къ Богу.—Любовь къ Богу должна сопровождаться любовію къ ближнимъ. Эта любовь должна выражаться въ заботъ о ближнихъ, въ оказаніи имъ нужной помощи; она заключается въ незлобіи и всепрощенін даже ко врагамъ. Такъ послъ русско-французской войны 12-го года Жуковскій писаль: "Гнввь Божій поразиль ихъ Не уподобимся имъ. Забудемъ двла ихъ; понесемъ къ нимъ

<sup>)</sup> Town 11, crp. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tone 11, crp. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tomb 11, crp. 27.

1. 430

не месть и злобу, но дружелюбіе и простертую для примиренія руку" 1).—Забота о ближнихъ не исключаетъ заботы о самомъ себъ, только иногда полезнъе бываетъ благо ближняго предпочесть своему благу. А въ концъ концовъ, и любовь къ ближнимъ, и любовь къ самому себъ должны подчиняться любви къ Богу.

Къ главнымъ добродътелямъ христіанина относится также надежда на Бога.

Жизнь человъческая на землю оканчивается смертью. Но со смертію не оканчивается жизнь человъка вообще: человъкъ и по смерти будетъ жить, только другою жизнію другого міра—загробнаго. Въ письмъ къ одному близкому человъку Жуковскій напоминаетъ ему друзей юности и говоритъ, что они умерли: одинъ умеръ еще молодымъ, и "онъ сътовалъ, навъки теряя свътъ"; другой умеръ старикомъ, и онъ не роцталъ, но

Мыслію, безмолвный предъ судьбой, Взывалъ къ Творцу: да пройдеть чаша мимо! Она прошла...

Умирающій переселился въ другой міръ. И далье Жуковскій замьчаеть, что

И мы въ сей край незримый детимъ душой за милыми во слёдъ.

Умираеть только тёло, а духъ остается жить и будеть жить въчно. Человъкъ не можетъ примириться съ мыслію, что онъ умретъ навсегда. Человъку все видимое напоминаеть о безсмертіи: и храмъ, и садъ, и мавзолей. Не только вившній, но и внутренній міръ души человіка говорить о будущей жизни. "Прекрасно только то, чего нътъ", сказалъ Руссо. Эти слова, по мненію Жуковскаго, имеють громадный смысль по отношенію къ идей безсмертія: они указывають на то, что человъкъ не удовлетворяется земными благами и красотой, а ищеть высшаго, чего нать предъ глазами, но что существуеть гдъ-то далеко. Это обстоятельдоказываеть безсмертіе души. Только въ будущей жизни душа человъка найдеть полное удовлетворение всъхъ своихъ идеальныхъ стремленій. Тамъ человікъ дасть отчетъ въ томъ, что онъ сдълалъ въ земной жизни. Люди гръщные будуть въ загробной жизни наказаны, а благочестивые

<sup>1)</sup> Tomb 11, ctp. 46.

вознаграждены. Но награды будущаго міра, по міткому выраженію Жуковскаго, не суть "плата по таксі за каждое особенное діло; награда заключается въ самомъ состояніи души, въ глубокомъ внутреннемъ мірів ея" 1). Въ основів религіознаго міровоззрівнія, по Жуковскому,

Въ основъ религіознаго міровоззрънія, по Жуковскому, какъ было сказано, лежить признаніе бытія Божія. Но къ признанію бытія Бога ведеть и умозрительная философія. Какое же отношеніе между христіанской и умозрительной философіей? По митнію Жуковскаго, отношеніе между ними въ вопросъ о бытія Божіемъ таково: умозрительная философія исходить изъ ума и логическимъ путемъ доходить до Бога, тогда какъ христіанская философія исходить уже изъ готовой иден Бога и отюда выводить остальное міровоззртніе. Христіанская философія превосходить философію умозрительную: умозрительная философія отстоить далеко отъ жизни, христіанская же философія входить въ жизнь и сливается съ нею; затъмъ, умозрительная философія только стремится къ истинъ, не достигая ея вполнъ, тогда какъ христіанская философія уже исходить изъ истины.

Въ концт концовъ, Жуковскій задается вопросомъ:

Въ концѣ концовъ, Жуковскій задается вопросомъ: возможно ли спастись безъ христіанства? На этоть вопросъ поэть даеть довольно осторожный отвѣтъ. Правда, говорить Жуковскій, можно совершать добрыя дѣла и безъ христіанской вѣры: дѣлають добрыя дѣла и невѣрующіе, но желающіе вѣровать; добрыя дѣла совершають и язычники, ложно вѣрующіе. Намъ не извѣстенъ судъ относительно тѣхъ и другихъ. Но мы,—замѣчаеть Жуковскій,—"можемъ знать ясно, что изъ всѣхъ, творящихъ благое, самый ближайшій къ источнику блага, т. е. къ Богу, есть вѣрующій христіанинъ.".2)

Своимъ религознымъ взглядомъ Жуковскій освінцаєть и другіє вопросы жизни, наприміръ: вопрось о воспитаніи, о позвіл, объ отношеніи къ власти гражданской и казни.

Земная жизнь человъка, по мысли поэта, есть приготовленіе къ жизни будущей, поэтому и воспитаніе должно приготовлять къ жизни небесной. Вотъ какова конечная пъль воспитанія. Такова же, можно сказать, задача и поэта. Поэть своимъ духомъ проникаеть въ тайны природы, улав-

<sup>1)</sup> Tok's 11, orp. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) T. 11, erp. 50.

ливаетъ заключающуюся здёсь красоту и выражаетъ ее въ художественномъ словъ. По, не ограничиваясь чисто художественными цълями, поэтъ долженъ освъщать свои произведенія идей Бога; тогда его произведенія будуть оказывать облагораживающее вліяніс на окружающихъ людей. Правда, поэть можеть изображать и дурныя стороны жизни. Но при идећ Бога онв не загрязнять души. Жуковскій призываеть поэта "быть могучимъ крыломъ, подъемлющимъ сердца на высоту, глаголомъ правды, лекарствомъ душъ, крушимыхъ безвъріемъ, сторожемъ нетлънной завъсы горняго міра." 1) Поэзія должна быть "Богомъ въ святыхъ мечтахъ земли."--Тъмъ же религіознымъ свътомъ освъщаеть Жуковскій и гражданскій вопросъ. Власть гражданская, по Жуковскому, поставляется Богомъ для водворенія правды и порядка на землъ. Поэтому граждане должны исполнять государственные законы, направленные ко благу общества.—Казнь, по мнънію нашего поэта, есть выраженіе правосудія гражданскаго. Въ этомъ-ея значеніе; казнь для общества то же, что для отдёльнаго человёка совёсть. Казнь показываеть, какъ караются преступленія, и чрезъ это она удерживаетъ оть преступленій другихь людей. Жуковскій вооружается только противъ ненормальной обстановки казни: такъ, на казняхъ присутствують толпы народа, который смотрить на казнь, какъ на интересное зрфлище. Поэть совътуеть измънить взглядь на казнь. Казнь не должна быть варварскимъ убійствомъ человіка, какъ быка на бойні: "сділайте, товорить Жуковскій,—чтобы казнь была не просто ариеметическимъ вычитаніемъ одной пифры изъ общей суммы, не однимъ актомъ правосудія гражданскаго, но и актомъ любви христіанской." <sup>2</sup>) Жуковскій даже совітуєть накавуні казни совершать въ церквахъ общественное богослужение, чтобы помолиться Богу за преступника, умягчить его душу и привести ее къ покаянію.—Положимъ, что казнь очень трудно оправдать съ христіанской точки врёнія, какъ это старается сдълать Жуковскій; но для насъ важно то, что нашь поэть и казнь пытается осмыслить христіанской религіей.

<sup>1)</sup> T. 11, crp. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. 11, crp. 181.

#### II.

Таковы религіозныя воззрѣнія Жуковскаго и такова ихъ связь съ различными вопросами жизни. Охарактеризуемъ теперь эти воззрѣнія.

Нужно вообще зам'втить, что біографы Жуковскаго мало и неопредъленно говорять о его религіозномъ міросозерцаніи. Воть какъ, напр., Загоринъ представляеть себъ міровоззрѣніе Жуковскаго: "Напрасно,—говорить онъ,—станемъ мы объяснять міровозарвніе Жуковскаго какимъ-либо однимъ изъ теченій времени. То-не метафизика деизма, мистика масоновъ и не чистое воззрѣніе Церкви; такъ мало оптимисть, какъ и нессимисть, онъ не быль выразителемь ни эвдемонизма, ни аскетического самоумерщвленія." 1) Если, при оценке религіозныхь воззреній Жуковскаго, ограничиться разсмотреніемъ однихъ его стихотворныхъ произведеній, то, пожалуй, трудно будеть охарактеризовать его міровоззрівніе однимъ какимъ-либо направленіемъ въ его чистомъвидь. Но если стихотворныя произведенія Жуковскаго поставить въ связь съ его прозой, то нужно будетъ сь несомивиностью признать, что Жуковскій быль христіанскимъ философомъ. Жуковскій излагаеть ученіе о Богь, какъ верховномъ существъ, притомъ, существъ личномъ, въчномъ и благомъ; говорите о треичности лицъ въ Богъ; о Христв, какъ искупителв человвческаго рода; о Промыслв, о загробной жизни; излагаеть чисто христіанское ученіе о въръ въ Бога, о надеждъ на Него и любви къ Нему и людямъ. Однимъ словомъ, Жуковскій-христіанскій философъ-богословъ. И мало того, что онъ-христіанинъ по возгръніямъ: онъ-христіанскій мистикъ. стіанскій мистицизмъ заключается въ погруженіи въ Бога и въ чистомъ созернаніи Его. Таковъ мистицизмъ великихъ христіанских в подвижниковъ. Таковъ же по своему характеру и мистицизмъ Жуковскаго. Обратимся за доказательствами къ его собственнымъ словамъ. Такъ, опредъляя религозную вёру, Жуковскій говорить: "Христіанская вёра не одно признаніе Спасителя, она въ то же время и преданіе себя Спасителю, или смиреніе разсудка и воли и ихъ уничтожение предъ высшимъ разумомъ и высшей волею." 2)

2) T. 11. exp. 49.

<sup>1)</sup> Вагоринь. Жуковскій и его произведенія. Предисловіе, стр. 7.

Нужно согласиться, что оть этихъ словъ поэта вветь мистицизмомъ, такъ какъ уничтоженіе своего разсудка и своей воли предъ высшимъ Божественнымъ разумомъ и есть мистицизмъ.—Высшее духовное благо Жуковскій поставляеть въ общеніи съ Богомъ до погруженія въ Него. Анализируя психологическое состояніе этого погруженія въ Божество, Жуковскій говоритъ: "Въ этомъ чувствв нётъ ничего внізшняго—предметнаго (objectif), ибо его предметь не извніз на насъ дійствуетъ; ни личнаго (subjectif), ибо мы сами для себя въ немъ исчезаемъ." 1) Это місто еще прямізе и выразительнізе говорить о мистическомъ элементів въ религіозныхъ воззрівніяхъ Жуковскаго. Итакъ, Жуковскій—христіанскій мистикъ.

Могуть, пожалуй, сказать, что у Жуковскаго встрвчаются мъста съ нъкоторыми отступленіями отъ христіанства. Такъ, повидимому, Жуковскій върить въ судьбу. Напримъръ, въ одномъ мъсть онъ со скорбію замъчаеть, что

Еще мы здёсь—рука съ рукой! Но близокъ часъ—и за Судьбою Путями разными пойдемъ! <sup>2</sup>)

Но здёсь у Жуковскаго, намъ думается, не болёе, какъ поэтическая вольность. Это видно изъ того, что въ томъ же самомъ стихотвореніи, начавши упоминаніемъ о судьбі, поэть кончаеть признаніемъ Промысла:

Здёсь, въ тишинѣ уединенья, Мы были дѣти Провидѣнья.—

Сказанное относится и ко всемъ подобнымъ местамъ въ позви Жуковскаго.

Ръзкимъ диссонансомъ съ христіанскимъ міровозэръніемъ Жуковскаго звучить, повидимому, меланхолическій
тонъ его поэзіи. Дъйствительно, поэзія Жуковскаго—поэзія
печали. Въ своихъ стихотвореніяхъ Жуковскій жалуется
на земныя горести, говорить о людской несправедливости;
о любви, не нашедшей сочувствія въ любимомъ существъ;
о неосуществившихся идеалахъ и т. п. Все это возбуждаетъ
въ поэтъ меланхолическое чувство. Но эта меланхолія у
нашего поэта далека отъ отчаянія. При тяжеломъ душевномъ состояніи Жуковскій находить выходъ въ въръ въ

<sup>1)</sup> T. 11, etp. 2t.

<sup>2)</sup> TP 12 cmn 140

Бога и въ будущую загробную жизнь гдѣ можеть осуществиться все то добро, къ которому человѣкъ стремится здѣсь, на землѣ, и котораго онъ здѣсь не достигаетъ. "Чувствомъ вѣры скорбь Жуковскаго,—говоритъ Шевыревъ.— торжественно разрѣшается въ успокоеніе, даже иногда въкакую—то духовнаую рдость." 1) Такой, напр., выходъ дѣлается въ "Теонѣ и Эсхинѣ" и въ "Элегіи на кончину королевы Виртембергской:"

Такимъ образомъ, ни кажущееся признаніе Жуковскимъ судьбы, ни меланхолическій колоритъ его поэзіи не противоръчать христіанско—православнымъ воззръніямъ Жуковскаго.

#### III.

Такъ какъ душевная жизнь каждаго человъка складывается подъ вліяніемъ тъхъ или другихъ внутреннихъ и внутреннихъ и религіозныя возарънія Жуковскаго сформировались подъ вліяніемъ отчасти внутреннихъ свойствъ его натуры, отчасти тъхъ внъшнихъ условій, среди которыхъ проходила жизнь Жуковскаго. Поэтому мы и постараемся теперь опредълить ту почву, на которой сформировалась религіозная концепція Жуковскаго.

Изследуя эту почву, мы должны принять во вниманіе, прежде всего, то обстоятельство, что Жуковскій по своей природе быль меланхолькь. Уже первыя его стихотворенія обнаруживають это: такъ, въ стихотвореніи "Мысли при гробе", а также въ посланіи къ Тибулу Жуковскій говорить о скоротечности жизни и ничтожества всего, находящагося подъ луною. И это Жуковскій говорить, будучи еще, можно сказать, мальчикомъ, когда, естественно, жизнь должна была бы рисоваться въ радужномъ свётв. Здёсь, очевидно, рано сказывается меланхолическій темпераменть Жуковскаго, который, притомъ, нащель для себя обильную пищу въ тяжелыхь обстоятельствахъ жизни поэта. А меланхолическая настроенность, какъ извёстно, въ значительной степени ведеть къ религіозной настроенности: мелаехоликъ сознаеть ничтожество и пустоту окружающей его дёйствительности,

і) Шевыревъ: О эначенія Жуковскаго въ русской жизни и поззіи. Москва. 1853 г., стр. 40.

не удовлетворяется этою действительностію и находить исходъ въ мысли о другомъ мірѣ, не земномъ, а противоположномъ—небесномъ,—о томъ мірѣ, гдѣ будутъ примирены всѣ диссонансы земной жизни. Отсюда—въра въ Бога
и въ будущую загробную жизнь. Къ мистицизму вело Жуковскаго и его воспитаніе. Воспитывался Жуковскій въ домѣ своей крестной матери—Юшковой, въ обществъ своихъ крестныхъ сестеръ, а также въ обществъ любителей музыки и литературы, которые собирались въ домъ Юшковой. Это было общество людей идеально настроенныхъ и христански мыслящихъ. Такая обстановка дътской жизни Жуковскаго способствовала, съ одной стороны, мягкости и нъжности его характера, а съ другой-идеалистической настроенности поэта. А то и другое въ совокупности представляють прекрасную почву для созданія религіозной настроенности. Первымъ наставникомъ Жуковскаго былъ нѣкто  $\Theta$ .  $\Gamma$ . Покровскій. Это быль филантропь по своимь убѣжденіямь: онь много говориль о просвѣщеніи народа, о справедливости по отношенію къ нему, о благотворительности и, вообще, о любви къ бѣднякамъ. Къ тому же, Покровскій быль глубоко—религіознымъ человѣкомъ, можно даже сказать мистикомъ. Онъ зваль всёхъ несчастныхъ къ религи, гдё всякій можетъ найти утёшеніе въ мысли о будущей жизни. "Религія, говориль онъ, есть превосходная утёшительница; она говорить о будущей жизни въ величественныхъ картинахъ." 1) Правда, въ школё у этого наставника Жуковскій учился немного времени. Но дёло въ томъ, что Покровскій былъ частымъ посётителемъ дома Юшковой и, несомнённо, вліянъ здёсь своимъ міровоззрёніемъ на воёхъ, а также и на Жуковскаго, закладывая прочный фундаментъ для его религіознаго міросозерцанія. Послё домашняго обученія и восцитанія Жуковскій въ 1797 году поступиль въ Московскій пансіонъ. Обстановка пансіона также въ значительной степени располагала къ христіанской настроенности. Пансіонъ всецёла быль проникнуть духомъ христіанской религія. Онъ ставиль своєю цёлію научить, "во-первыхъ, основательному познанію христіанскаго закона, потомъ самонужнёйшимъ свётскимъ наукамъ, тако жъ философій, особливо правственной (моральмистикомъ. Онъ звалъ всёхъ несчастныхъ къ религіи, где

<sup>1)</sup> Покровскій. Сокращенная историческая хрестоматія. Ч. 3. стр. 287,

ной)." <sup>1</sup>) Религіозный духъ пансіона отразился и па жизни его воспитанниковъ. Такъ, на второмъ году пребыванія Жуковскаго въ пансіонв, а именно въ 1798 году, возникло здесь среди воспитанниковъ литературное общество, подъ названіемъ "Собраніе." Первымъ предсъдателемъ его избранъ быль Жуковскій. Сохранившійся уставъ этого общества всецълодроникнуть религіозно—нравственными тенденціями. Нравственная цъль "Собранія" это—"исправленіе сердца, очищеніе ума". Занятія кружка направлялись преимущественно къ тому, чтобы "читать поочереди ръчи о разныхъ, большею частію нравственныхъ (моральныхъ), предметахъ на русскомъ языкь. "<sup>2</sup>) По выходь изъ Московскаго пансіона Жуковскій примкнулъ къ одному видному литературному кружку того времени, который также оказаль громадное вліяніе на религіозныя воззрвнія поэта. Въ этомъ кружкв, между прочими, были: Карамзинъ, семья И. П. Тургенева, Лопухинъ. Все это были люди гуманные и религіозные, вліявшіе въ томъ же духв и на другихъ людей, соприкасавшихся съ ними. Такъ, напримъръ, было одно время, когда Жуковскій началъ, было, колебаться въ своихъ религіозныхъ убъжденіяхъ, но его поддержаль въ то время Лопухинъ, человъкъ глубоко върующій. Религіозное міровозарівніе Жуковскаго въ значительной степени зависвло и отъ общаго направленія того времени, въ которое жилъ Жуковскій. Общество времени Жуковскаго въ большой степени было проникнуто мистицизмомъ. Известно, что раціонализмъ 18-го въка смънился въ концъ того же стольтія мистицизмомъ, нотому что одно знаніе перестало удовлетворять европейское общество: въдь нельзя же было устранить жизни сердца изъ общей душевной жизни человъка. Вотъ эта—то причина и привела европейское общество конца 18-го и начала 19-го столътія къ мистицизму. "Разделеніе между разсудкомь и чувствомь, между сферою имсли и сферою жизни, —замвчаеть Шевыревь, —становилось уже тягостію, и естественно рождалась потребность цівньніве обиять душу человъка и пемирить въ ней то, что хотъли расторгнуть насильно ножемъ анализа." 3). Изъ западной Виропы вистическое направленіе проникло и въ намъ въ

<sup>1)</sup> Покровскій. Цитир. сочин., стр. 290.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Шевыревъ. Цитир. сочин., стр. 7.

Россію и захватило зд'ясь образованное общество. Сказалось это вліяніе мистицизма, безъ сомнинія, и на Жуковскомъ. Наконецъ, на выработку религіознаго міросозерцанія Жуковскаго въ значительной мъръ повліяль и европейскій романтизмъ. "Презирая настоящую, дъйствительную жизнь, уносясь въ очаровательное прошедшее и ища въ немъ идеаловъ для неопредъленнаго будущаго, романтики,-по словамъ Караулова, последовательнымъ путемъ пришли туманному мистицизму." 1) Подобный романтизмъ, съ твикомъ мистицизма, Жуковскій заимствоваль у Шиллера, Бюргера, Грея, Соути и у другихъ нъмецкихъ и англійскихъ романтиковъ, со всеми ихъ стремленіями къ прошедшему, "порываніями отъ земли къ небу, съ мистическою върою въ чудесное и сверхъестественное." 2) Къ чести Жуковскаго нужно, впрочемъ, замътить, что его романтизмъ не былъ туманнымъ и безжизненнымъ: онъ у поэта просвътлялся христіанскимъ свѣтомъ.

Итакъ, и темпераментъ Жуковскаго, и домашняя обстановка его дътской жизни, и Московскій пансіонъ съ его религіознымъ направленіемъ, и литературный кружокъ строго христіанскихъ людей, и мистицизмъ конца 18-го и начала 19-го въка, и, наконецъ, европейскій романтизмъ—все это въ совокупности составляло ту благодарную почву, на которой зародились и развились религіозныя возгрънія В. А. Жуковскаго. Онни изъ указанныхъ условій (темпераменть, домашняя обстановка, романтизмъ) способствовали просто религіозной настроенности Жуковскаго; другія (пансіонъ, литературный кружокъ, мистицизмъ 18 и 19 вв.)—сообщили христіанско—мистическую форму этой религіозной настроенности поэта.

И. Чистинкова.

<sup>1)</sup> Карауловъ. Очерки исторіи русской литературы. Изд. 2. Т., стр. 618.

<sup>2)</sup> Карауловъ. Цитир. сочип., стр. 619, 1

# Нъ вопросу о поводахъ къ брачному разводу.

# введеніе.

Въ послѣднее время, на ряду съ другими вопросами, выдвинуть самой жизнію и вопрось о разводѣ, подвергшійся въ истекшее десятилѣтіе всестороннему обсужденію и разработкѣ въ законодательныхъ сферахъ, въ печати и въ обществѣ. "Вотъ уже второй годъ", писалъ г. Осиповъ еще въ 1900 г. "въ нашей печати давольно горячо дебатируется вопрось о разводѣ" 1). Проекты разныхъ комиссій, совѣщаній, журнальныя и газетныя статьи, брошюры, рефераты, содержаніе которыхъ посвящено рѣшенію этого вопроса, свидѣтельствують о томъ, что рѣшеніе послѣдняго признается нынѣ своевременнымъ и нужнымъ, и что оно очень затративаетъ интересы не только Церкви и государства, но и общества и частныхъ лицъ 2).

Но на вопросъ о размърахъ и направленіи, какое должна принять реформа брачнаго закона, получаются далеко не одинаковые отвъты. Еще въ 1870 г. Комитетъ, учрежденный согласно Высочайшему соизволенію послѣ введенія въ дѣйствіе новыхъ судебныхъ уставовъ 1864 г., указывалъ въ своемъ "Проектѣ преобразованія духовной судебной части" на недостатки бракоразвода, но онъ какъ и современнан ему печать и общество, привналъ средствомъ исправленія существующихъ недостатковъ передачу дѣлъ о прелюбодѣяніи супруговъ въ свѣтскій судъ, а за духовнымъ оставилъ лишь право развода. Эта мысль энергично защищалась и въ недавнемъ проектѣ Гражданскаго Уложенія, а Министерство

<sup>1)</sup> Церковный Вистникъ № 49.

<sup>2)</sup> Чит., напр., книгу В. Розанова. Семейный вопросъ. 2 тома.

Юстиціи въ свое время выработало даже проекть о подсудности бракоразводныхъ дѣлъ судебнымъ установленіямъ на общемъ основаніи 1). Такъ же думали и думаютъ объ этомъ и частныя лица 2). Однако такое направленіе въ рѣщеніи вопроса о разводѣ встрѣтило оппозицію и со стороны учрежденій и со стороны частныхъ лицъ 3). Какъ извѣстно, Предсоборное присутствіе, въ лицѣ 3-го отдѣла, высказалось противъ данной реформы 4). Въ настоящее время вопросъ объ этомъ, кажется, близокъ къ рѣшенію, въ томъ смыслѣ, что производство слѣдствія о прелюбодѣяніи нужно персдать свѣтскому суду, которому болѣе прилично, чѣмъ духовному, заниматься этимъ, а послѣднему предоставить только самый фактъ развода. Въ началѣ 1906 года вопросъ былъ внесенъ на законодательное разсмотрѣніе.

Но ограничиться только такой реформой бракоразводнаго дёла при современныхъ условіяхъ жизни нельзя. Дёло въ томъ, что она почти не затрогиваетъ матеріальной стороны брачнаго закона, которая неудовлетворяетъ современнымъ условіямъ жизни и поэтому нуждается въ коренной реформъ еще болѣе, чѣмъ процессуальная. Существенный недостатокъ ея заключается, по мнѣнію многихъ, въ "скудости" поводовъ къ разводу, число которыхъ должно быть значительно расширено 5).

Слъдовательно, сущность бракоразводной реформы компетентные люди сводять къ увеличенію поводовъ къ разводу и передачъ процессуальной части развода въ свътскій судъ. Въ своей статьт дальше мы коснемся только поводовъ къ разводу и постараемся, по мърт возможности представить въ ясномъ видъ исторію разработки даннаго вопроса въ Россіи, и выскажемъ нъсколько принципіальныхъ соображеній.

<sup>·</sup> ¹) "Россія" 1906 г. № отъ 12 ноября.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. СПбур. Въдомости за 1902 г. № 225, Церков. Въстникъ 1909 г. № 16, 1906 г. № 48.

<sup>3) &</sup>quot;Дневникъ" кн. Мещерскаго за 4 августа 1901 г. Церковныя Въдомости за 1909 г. № 43.

<sup>4)</sup> Журналы его, IV т. 97—119 стр.

<sup>5)</sup> Пр. Алмазовъ, Красноженъ, Горчаковъ, Григоровскій,—чит. Журналы засъданій Предсоборнаго Присутствія (3-го отдъла) IV т.; 114—119 стр.

### ГЛАВА I.

# Христіанскій взглядъ на разводъ.

Противъ желанія увеличить число поводовъ къ разводу раздались принципіальныя возраженія, состоявшія въ указаніи того, что увеличеніе поводовъ къ разводу противоръчить Евангельскому ученію о бракъ и разводъ. оцвнить данныя возраженія, нужно сначала изложить ученіе объ этомъ Іисуса Христа. На вопросъ евреевъ относительно развода, Онъ сказалъ имъ: "не читили ли вы, что Сотворившій въ началю мужчину и женщину ихъ. И сказалъ: посему оставить человькь отна и мать и прилъпится къ женъ своей, и будутъ два одного плотію, такъ что они уже не двое, но плоть одна (ἄλλὰ μία σαρζ). Итакъ, что Богъ сочеталъ, того человъкъ да не разлучаетъ". (Мо. XIX, 4-6, Быт. I, 27; II, 24). Слово сар означаеть не одно тело, но всю человеческую природу. Если такъ, то ясно, что бракъ состоитъ не въ одномъ плотскомъ союзъ. а-кром'в последняго еще въ совокупномъ удовлетворени всьхъ потребностей человъческой природы 1), главнымъ образомъ, въ религіозно-нравственномъ общеніи. Сущность его заключается въ абсолютномъ единствъ двухъ природъ, неразрывномъ, искреннемъ, теснейшемъ и любовномъ союзъ, охватывающемъ всв стороны человъческой жизни и основывающемся на естественныхъ стремленіяхъ человъка. Върно заметиль К. II. Победоносцевь а): "идея брака коренится въ основномъ законъ природы: приведение въ единству и цъльности раздвоенной на два пола природы человъческой". Поэтому человъкъ инстинктивно ищеть восполненія себя въ особв другого пола. Это природное влечение его Богъ и благословиль какъ вполив законное и необходимое. Такимъ образомъ, бракъ является не только деломъ самого человъки, но и таинствомъ, установленнымъ Богомъ. При такомъ взглядв на него разводь является "аномаліей". И при рвшеніи вопроса о разводі нужно помнить объ этихъ сторонахъ брака, чтобы не осталься при одностороннемъ ръшения его. Историческій примірь на лицо. Протестанты, утверждая за бракомъ только простое житейское значение контракта, до-

і) И. С. Вердинковъ. Краткій курсь перковнаго права. 59 стр. в Курсь гражданскаго права. 1871 г. 2 ч.

пускають легкость развода, а католики, упуская изъ виду человъческую сторону въ бракъ, выступають съ категориабсолютной нерасторжимости заявленіемъ объ ческимъ брака не только въ идев, но и на практикв. По ихъ мнвнію, "законъ о разводъ имъетъ противъ себя естественное право, религію, принципы мудраго правленія и исторіи", и является "дверью полигаміи (Дидонъ). Г). Подобный взглядъ на разводъ высказалъ и Л. Н. Толстой. По мнфнію последняго, разводъ ведетъ къ безиравственности, т. к. оставленная жена соблазняеть другого мужчину и вносить разврать въ міръ 2). Православная Церковь, различая въ бракъ Божественную и человъческую стороны, избъгаетъ односторонности въ ръшеніи вопроса о допустимости развода. По ея ученю, когда объ стороны въбракъ гармонирують, тогда последній осуществляеть идею вечнаго союза Христа съ Церковью (Ефес. V, 32). Когда же въ немъ человъческая сторона идеть противъ Божественной, то, хотя въ идев нерасторжимость брака остается во всей силь, но фактически она прекращается. Отсюда получается возможность и даже необходимость для святости брака и блага супруговъ расторгнуть и юридически самый бракъ, фактически уже уничтоженный изменой супружеской верности. Иначе получается оффиціальная ложь, такъ несвойственная христіанской Церкви, ж вредъ для ея членовъ. Подтверждоніе этому она находить въ авторитетныхъ словахъ своего Божественнаго Основателя: "Я говорю вамъ: кто разводится съ женою свовю, проми вины любодиянія (πορεκτός λογου πορνίασ), тотъ подаеть ей поводь прелюбодыйствовать" (Мв. V, 32). Порчевапостоянный блудь, вкоренившійся грахь, перешедшій въ распутство, а не случайное предюбодъяніе, отъ которато ни одинъ человъкъ не застрахованъ, и которое по-гречески обозначается словомъ μοιχεία 3). В. Розановъ пытался сдѣлать и последнее необходимымь поводомь къразводу 4), но встретиль достойную отповедь 5). Только при распутстве бракъ

<sup>1)</sup> Брачный разводъ. 52—166 стр., 79 стр. 2) Сочиненія подъ редак. Бирюкова, изд. 1913 г. XV т. 176—7. Въ чемъ моя въра?

<sup>3)</sup> Проф. Муретовъ. "Богословскій Въстникъ" 1899 г., апръль 589 стр.; срав. 1895 г. 1 ч. 8—9 "Христіанское чтеніе". 4) Новый путь за 1907 г., № 8.

<sup>5)</sup> Пр. Дерновъ. "Бракъ и развратъ?"

—сплошное беззаконіе и фактически разрушень. Разводь при поружій является неизбіжнымь, какъ "естественное внівшнее выраженіе внутренняго неисціяльнаго распада въбраків"). Конечно, разводь, какъ уже сказано выше, аномалія, по онъ долженъ быть совершенъ во избіжаніе большаго, чіть, —гріха, неизбіжно слідующаго въ случать дальнійшаго признанія Церковью таинствомъ фактически прекратившагося брака.

#### глава II.

# Вившияя сторона разработки даннаго вопроса за послъднія 15 льтъ въ Россін.

Итакъ съ принципіальной стороны можно признать законнымъ разводъ. Основываясь на этомъ, у насъ за последніе 15 леть стали настаивать на увеличеніи поводовъ къ разводу. Толчекъ къ этому дала сама жизнь. Св. Сунодъ въ свое время пощелъ навстрвчу назрввшей потребности въ реформъ матеріальной части брачнаго закона; третій Отдълъ Предсоборнаго Присутствія, образованнаго при Св. Супода, постановиль увеличить число поводовь къ разводу 2). Хотя эта реформа была и снабо мотивирована, но по своему существу была значительной и коренной. Св. Сунодъ ею не ограничился. Въ началъ 1907 г., своимъ опредъленіемъ отъ 28 февраля в) онъ учредиль Особое Совъщание для обсужденія и выработки проекта положенія о поводахъ къ разводу, согласно указаніямъ бывшаго Предсоборнаго Присутствія, "въ видахъ увеличенія поводовъ къ разводу". А такъ какъ нъкоторые поводы къ разводу могуть найти надлежащую оцънку только въ медицинской наукъ, то въ составъ Совъщанія были приглашены и представители Медицинскаго Совъта 4). Это совъщание признало необходимымъ во-первыхъ, увеличеніе числа поводовь къ разводу и, во-вторыхъ, видоизмънение нъкоторыхъ прежнихъ. Затъмъ этотъ проектъ Ов. Сунодъ препроводилъ Членамъ Св. Сунода 5), которые

У Бердинковъ. Къ вопросу о поводахъ къ разводу.

<sup>2)</sup> Журналы и протоколы өгө... IV т. 97—138 стр. (III).

<sup>3)</sup> Церковныя Въдомости 1907 г. № 12.

<sup>\*)</sup> Церковный Въстнивъ за 1908 г. № 1.

въ Проекти положенія о поводаль къ разведу съ объясненіями къ нему".

и представили о немъ свои отзывы. Труды Совъщанія печатью были приняты въ общемъ сочувственно. "Изъэтоговидно, писали, что въ Церковномъ въдомствъ найдено возможнымъ дать сравнительно широкую постановку этому вопросу, которымъ глубоко затрагиваются интересы нашей семьи и общества" і). Даже В. Розановъ, очень близко принимающій къ сердцу, интересы семьи, остался доволенъ ими. "Вънихъ видна", писаль онъ, "тенденція не сохранять болье видимости брака или, точнее, его юридическихъ последствій тамъ, гдъ въ наличности, брака уже нътъ" 2). "Въ общемъ проектъ", замътиль тогда проф. Загоровскій з), "указываеть на тъ же поводы къ разводу, которые усвоены и западно-европейской законодательной практикою". Но со стороны спеціалистовъ по данному вопросу эти труды встрътили совершенно иную оцінку. Проф. Суворовъ заявиль, что "почва, на которой стоить проекть, не отличается опредъленностью и устойчивостью настолько, чтобы на ней можно было возводить зданіе матеріальнаго бракоразводнаго права... Онъ допускаеть поводы къ разводу, которыхъ не имвется даже въ самыхъ радикальныхъ изъ современныхъ свътскихъ законодательствъ" 4). По мивнію проф. Бердникова, ивкоторыя нововведенія сего проекта, "не объщають Церкви и обществу ничего хорошаго" 5). "Вообще", замѣтилъ проф. Заторовскій, "туть многое спутано и невыяснено" 6). Отвывы Членовъ Св. Сунода также указали существенные недостатки его 7). Поэтому въ ноябрв 1908 г. Св. Сунодъ "поручилъ Преосв. Инновентію, еп. Тамбовскому, возобновить занатія Совещанія для пересмотра проекта положенія о поводахъ къ разводу по соображения съ означенными отзывами. Это Совъщане подвергио коренному пересмотру проекта положенія подъ вліяніемъ, по руководству и указаніямъ этихъ отзывовъ. Приняты были въ соображение и отзыви проф.

Церковный Въстникъ за 1908 г. № 1.

<sup>2)</sup> Новое Время № 11206.

<sup>3)</sup> Спб. Вѣдомости за 1907 г. № 225.

<sup>4)</sup> Замъчание на Проектъ положений о разводъ 48-52 стр.

<sup>5)</sup> Къ вопросу о поводахъ къ разводу, 38—9 стр.
6) Спб. Въдомости за 1907 г. № 225.

<sup>7)</sup> Проектъ положенія о поводахь къ разводу, выработ. Особымъ Совъщаніемъ 1908—9 г.

И. С. Бердникова и проф. Н. С. Суворова" 1). Это Совъщаніе хотя и признало необходимымъ увеличение числа поводовъ къ разводу, но ивкоторые поводы, предложенные Соввщаніемъ 1907 г. совсёмъ отвергло, а нёкоторые видоизмёнило" 2). Существенныхъ практическихъ результатовъ дѣятельности его пока не видно. Съ своей стороны и правительство не осталось безучастнымъ къ этому: оно внесло во 2-ую Государственную Думу законопроекть о поводахъ къ разводу; а въ 1914 г. издало законъ (12 марта), по которому разръшается раздёльное жительство супруговъ въ случат доказаннаго жестокаго обращенія одного супруга съ другимъ и съ дътьми, нанесенія тяжкихъ оскорбленій, вообще явнаго нарушенія супружеских вобязанностей, безчестнаго и порочнаго поведенія, тяжкой душевной болфани, прилипчивой и отвратительной бользни, опасной для здоровья другого супруга. Такова външняя сторона разработки даннаго во-проса въ Россіи за послъднее время. Чтобы оцънить ее, необходимо еще ознакомиться и съ внутренней стороной ея, а для этого слъдуетъ указать тъ основанія, которыми руководствовались авторы проектовъ, члены совъщаній, комиссій, записокъ и т. п. при ръщеніи вопроса о возможности и необходимости увеличенія поводовъ къ разводу и введеніи каждаго повода въ отцельности.

Внутренняя сторона разработки этого вопроса. Мы выше сказали, что бракъ имфеть двф стороны. Благодаря такой сложной структуръ и вопросъ о поводахъ къ разводу является сложнымь и труднымь для разрешенія. Этотъ вопросъ, по мнѣнію проф. Загоровскаго 3), "принадлежить къ числу труднейших вопросовъ семейнаго права. Съ одной стороны, бракъ, по существу своему, принадлежитъ къ числу союзовъ пожизненныхъ: нельзя представить себъ, съ точки зрътія христіанской этики, брака временнаго, свободнаго, по желанію той или пругой стороны расторгаемаго, а съ другой супружеская жизнь нередко принимаеть такое направленіе, что нельзя, считаясь съ этой же этикой, оставить его въ силь. Но гдв найти законодателю порму

<sup>1)</sup> Второй докладь Предсъдалеля Св. Прав. Суноду.
2) Проекть положеній... 4—180 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Опб. Въдомости за 1907 г. № 225.

для опредъленія границы? Бракъ по важности своей-соціальной, государственной, моральной-не можеть быть исчерпанъ однимъ предписаніемъ юридической нормы. Въ числъ другихъ элементовъ онъ заключаетъ въ себъ и элементь религіозный". Конечно, для тёхъ, которые считають бракъ чисто человъческимъ учрежденіемъ, вопросъ о поводахъ къ разводу представляется сравнительно легкимъ. По мнънію, напр., Розанова разводъ, будучи "постояннымъ каналомъ, чрезъ который совершается очищение главнаго соціальнаго института", должень быть свободнымь, зависящимъ вполнъ отъ воли супруговъ 1). Если жизнь требуетъ развода, то онъ долженъ быть данъ супругамъ. Не такъ смотрять на него признающіе бракъ Божественнымь установленіемъ, напр. митр. Владиміръ. Последній отвергь въ свое время нікоторые поводы къ разводу, предложенные Совъщаніемъ 1907 г., какъ противоръчащіе заповъди Іисуса Христа о разводъ, и заявилъ 2), что работы Совъщанія 1908-9 г.г. не должны сходить съ точки зрвнія строго церковной.

Такъ какъ оба въ данномъ случав обратили свое вниманіе главнымъ образомъ на одну сторону брака, то и сужденія ихъ о разводів оказались вівсколько односторонними. Описочность мижнія г. Розанова ясна и оно непріемлемо для насъ, признающихъ Божественный характеръ христіанства. Съ другой стороны, при строго буквальномъ пониманіи Евангелія и церковной почвы, не дано м'яста фактической сторон'в двла. Евангеліе и церковное ученіе не дадугь прямого отвъта на многіе насущные вапросы жизни, при буквальномъ ихъ пониманіи прійдется отвергнуть всь поводы, кромь прелюбедьянія. Указивая на это, нъкоторые члены Особаго Совъщанія 1908—9 не согласились съ митр. Владиміромъ 3). И церковная печать, особенно Церковный Въстникъ, отвергла буквальное понимание Евангелія и церковной почвы. Указывая на безспорный фактъ исчезновенія чистой семьи, гді супружеская вірность была бы дъйствительностью, а не пожеланіемъ только, и на уклоне-

<sup>1)</sup> Семейный вопросъ І т., 72-84.

э) Проектъ... Совъщанія 1908—9 г., 36 стр., Журн. № 8 н отзывъ его.

<sup>3)</sup> Проекть Совъщанія... 37-40.

ніе всей жизни современнаго общества отъ христіанской нормы, она заявила, что действующій законъ о поводахъ къ разводу оказывается не подъ силу нравственно ослабъвшему современному обществу. Примънение его не только не служить смягченію нравовь, а напротивь, ложится тяжелымь гнетомъ на голову слабъйшей половины супружеской четы, особенно въ крестьянскомъ быту, гдв, напримъръ, осужденнаго за жестокое обращение съ ней должна оставаться въ бракъ съ нимъ. Нельзя найти болъе глубокаго противоръчія между идеей брака и дъйствительностью, чъмъ какая существуеть въ несчастномъ бракв въ родв указаннаго. "Въ раскрънощении рабства въ бракъ и заключается одна изъ неотложныхъ реформъ брачнаго законодательств а"1) Даже монашествующіе вполнъ согласились съ этимъ, напр., епископъ Евлогій, который заявиль, что нельзя безь, нравственнаго и даже физическаго вреда оставлять въ сидъ такіє браки, въ которыхъ "развратные супруги являють собою преступное олицетвореніе глумленія надъ словами св. Апостола: бракъ честенъ и ложе нескверно 2). Эти доводы оказались столь убъдительными, что многіе признали ихъ вполнъ правильными в), и выражающими дъйствительныя потребности современной русской жизни. Последняя мысль подтвердилась оледующимъ фактомъ. Когда въ Комиссии по Церковнымь деламь, образованной еще въ Государственной Думь 2-го созыва, выдвинули вопросъ о бракъ и разводъ (въ 1908 г.), то докладчикъ по этому вопросу и члены Комиссій были засыпаны письмами со всёхь концовь Россіи, письмами людей, ждущихъ облегчения развода, измученныхъ, доведенныхъ до раззоренія и отчаннія. Подобныя же письма были получены и В. В. Розановымъ, который напечаталъ ихъ въ своей книгъ "Семейный вопросъ". Сообщенныя аномаліи современной брачной жизни поставили "ребромъ" вопросъ с цълесообразности дайьнъйшаго признана таинствомъ брана, фактически уже не существующаго. Основываясь на этомъ, члены Предсоборнаго Присутствія, напр., архіспископъ Іаковъ, прот. - профессоръ Горчаковъ, члены Совъщаній

<sup>1)</sup> Церковный Въстникъ. 1906 г. № 48, 1566—7 стр.

<sup>»)</sup> Проекть положеній... Особаго Совіщаній 1908—9 г., 51—2 стр.

<sup>\*)</sup> Христановое чтеніе. 1906 г. № 12. Журналы Предсоб. При сутствія, IV т., 97—138.

1907—9 г.г. и многіе другіе сочли необходимымъ увеличить число поводовъ къ разводу и принять во вниманіе требованія современной жизни. По мнѣнію проф. Горчакова, "бракъ есть не только религіозный институть, но и юридическій, общественный, политическій и экономическій" 1), и поэтому вполнѣ законно принимать во вниманіе требованія жизни.

Но на практикъ неръдко бываеть, что послъднія противоръчать канонамъ и евангельскимъ завътамъ. Какъ же быть въ данномъ случав? При решеніи этого вопроса вйшеуказанными лицами и Совъщаніями получились разные отвъты. Такъ, профессоръ Суворовъ почвой для обсужденія вопроса объ увеличеніи поводовъ воду призналъ внимание не столько къ каноническимъ правиламъ, сколько къ условіямъ современной культурной жизни, нашедшимъ для себя наиболте компетентное выраженіе въ западно-европейскихъ законодательствахъ 2). Но проф. Бердниковъ, не отрицая важности знакомства съ ними, настаивалъ на томъ, что въ вопросахъ брачнаго права необходимо имъть предъ глазами идеалы церковной дисциплины и нормы византійскихъ законодательствъ и признавать ихъ руководственное значение з). Каноны, по мнънію проф. Глубоковскаго, "будуть служить здесь авторитетами. руководящими аналогіями для выясненія способовъ прим'яненія нормъ "Божественнаго права" къ нуждамъ наличной дъйствительности" 1). И Особое Совъщание 1908—9 г. при-няло послъднюю точку зрънія на разводъ, и потому постановило: "вопросъ о поводахъ къразводу обсуждать съ точки зрвнія церковно-канонической и современныхъ требованій жизни" 5).

Такое постановленіе нужно признать правильнымъ, соотвътствующимъ ученію о бракъ Іисуса Христа, а, слъдовательно, и Православной Церкви: здъсь приняты во вниманіе объ стороны въ бракъ: Божественная и человъческая, и отдано предпочтеніе первой, что является вполнъ естествен-

<sup>1)</sup> Журналы. Т. IV, 137 стр. (III).

<sup>2)</sup> Замъчанія на проекть положенія о поводахь къ разводу 27—49 стр.

<sup>3)</sup> Къ вопросу... 14—16 стр.

<sup>4)</sup> Проекть... Совъщанія 1908—9 г., 48—9 стр.

¹ 5) Журналъ № 8, 40 стр.

нымъ, т. к. жизнь и воля человъка должны направляться и корректироваться Божественной волей. Оно же оправдывается и Церковной исторіей. Церковь въ первые віка свято хранила Заповъдь Христа о разводъ, понимая ее буквально. Это гармонировало со строгими нравами, съ возвышеннымъ настроеніемъ первенствующихъ христіанъ, старавшихся, не смотря на свободные нравы и свободу развода, бывшую въ окружавшемъ ихъ языческомъ мірѣ, жить по завѣтамъ своего Божественнаго Учителя. Но "начиная съ четвертаго въка, когда Церковь вступила въ союзъ съ государствомъ, прежняя строгая върность Заповъди Господа о разводъ стала ослабъвать... Государство стало прислушиваться къ голосу Церкви и делать попытки къ ограниченію свободы брачныхъ разводовъ чрезъ установленіе опредёленныхъ, законныхъ причинъ развода, а Церковь, возставая противъ своеволія въ разводъ, вынуждена была пойти на взаимную уступку". Приспособляясь къ духу времени (οίχονομία), дълая снисхождение къ слабостямъ тогдашняго общества въ видахъ предотвращенія большаго зла, могущаго иногда произойти оть неуклопнаго примъненія стротаго церковнаго требованія, въ видахъ устраненія семейныхъ раздоровъ, тяжкихъ страданій одного или даже обоихъ супруговъ, при отсутствіи нормальных условій для супружескаго сожитія" 1), помня слова Спасителя нашего: "Милости хочу, а не жертвы;... ибо Я пришель призвать не праведниковь, но гръшниковь къ покаянію" (Me. IX, 13), она приняла въ свое руководство и государственныя постановленія относительно развода. Въ концъ XII в. уже не знали на практикъ свободнаго развода. У насъ въ Россіи, вмѣстѣ съ христіанствомъ приняты были и греческіе законы о развод'я, которые д'яйствовани въ допетровскій періодъ, съ нѣкоторыми существенными измѣненіями, обусловленными особенностями русскаго быта. Послѣ Петра I начали выдвигать религіозное значеніе брака и свобода развода стала ослабъвать, хотя были введены и новые поводы къ разводу з).

<sup>1)</sup> Напр., Законъ имп. Юстиніана, запрещавшій свободный разводъ. (Новел. 117, гл. 10, 13; 134, гл. 11).

<sup>2)</sup> Проф. Бердниковъ. Краткій курсъ церковнаго права 119—28, и въ вопросу о поводахь къ разводу, 17—26, 5—7, 106—9 стр., Григоровскій. Причины... развода: 9—12 стр.

Изъ вышеизложеннаго видно, что большинство компетентныхъ русскихъ реформаторовъ бракоразводнаго дъла въ послъднее время-при ръшени вопроса о разводъ, стало на върную почву, указанную исторіей Церкви. Стоя на ней, можно твердо решать вопрось о томъ, какія изъ предлагаемыхъ жизнію поводовъ къ разводу можно признать законными. Этимъ опредъляется и степень вниманія къ жизни при обсужденіи вопроса о разводь: жизненныя требованія могуть быть удовлетворяемы до тіхь порь, пока они не противоръчать христіанскому ученію о разводъ. И вопросъ о, т. н. свободномъ разводъ, который нъкоторые считаютъ "Гордіевымъ узломъ брачнаго права" і), при такомъ взглядъ на разводъ получаетъ ръшеніе, согласное съ Евангеліемъ и свободой человъка.

#### ГЛАВА III.

# Поводы нъ разводу, подвергшіеся обсужденію.

Теперь посмотримъ, какіе поводы къ разводу признали законными русскіе реформаторы брачнаго права, обсуждая ихъ съ точки зрѣнія церковно-канонической и современныхъ требованій жизни.

Прелюбоджние. Мы уже видъли, что Самъ Інсусъ Христосъ допускаеть разводъ при прелюбодъяніи одного изъ супруговъ. И дъйствующій нынѣ бракоразводный законъ также признаеть этотъ поводъ къ разводу, но онъ значительно съузилъ понятіе прелюбодъянія, какъ повода къ разводу. Не давая точнаго опредъленія его, онъ, кажется, разумъетъ подъ нимъ внѣбрачное плотское общеніе, установленіе котораго, кромѣ нѣкоторыхъ случаевъ, можетъ служить поводомъ къ разводу г). Нѣкоторые реформаторы нашли необходимымъ этотъ поводъ дополнить. Такъ, Григоровскій предложилъ "погашеніе прелюбодъянія, какъ повода къ разводу, путемъ пятилѣтней его давности" з). Комиссія 1902 года постановила отвергать искъ о разводъ всиъдствіе прелюбодъянія, если прошелъ годъ съ того времени, какъ невиновный супругъ узналъ о прелюбодъяній другого

<sup>1)</sup> Максимовъ. Законы о разводъ... М. 1909 г.

<sup>2)</sup> Уставъ Дух. Консисторій, 240 ст.

супруга, или если прошло 10 лътъ со времени совершенія прелюбодъянія. Св. Синодъ эти предположенія Комиссіи нашель полезнымь осуществить 1). У евреевъ (Второзаконіе 22 гл.) и въ Византіи добрачная потеря невинности служила. поводомъ къ разводу. Проф. М. Красноженъ предложилъ ее считать поводомъ къ разводу, но проф. А. Алмазовъ справедливо возразилъ, указавъ на то, что и наука не всегда можеть съ точностью установить факта добрачной потери невинности 2).

Если прелюбодъяние одного изъ супруговъ служитъ поводомъ къразводу, то обоюдное—можетъ служить имъ съ большимъ основаніемъ. Поэтому многіе реформаторы развода предложили последнее считать законнымъ поводомъ къ разводу. Они указывали на то, что оставлять бракъ при такихъ условіяхъ въ силь-значить отдавать его на попраніе непонимающимъ его значенія, или неспособнымъ сохранять его въ чистотв. Какое же нравственное общение могуть создать такіе супруги? в).

Комиссія 1902 г., считая, что при этихъ условіяхъ святость брака оскверняется болве, чвиъ при намынв одного супруга, что при этомъ наступаетъ неръдко такая слож-ность семейныхъ отношеній, которая дълаетъ совершенно невозможнымъ совмъстную жизнь согръшившихъ супруговъ, не нашла справедливымъ охранять такой бракъ 4). Третій отдълъ Предсоборнаго Присутствія в) и Особое Совъщаніе 1907 г. признали обоюдное прелюбоданые супруговъ поводомъ къ разводу почти по тамъ же мотивамъ, только посладнее добавило отъ себя "что съ нравственной и общественной стороны оно есть явленіе крайне предосудительное; распространение разврата объясняется и оправдывается при этомъ примърами обоюдно-прелюбодъйной жизни супруговъ, при которой бракъ фактически не существуетъ в). Проф.

<sup>5</sup>) Журналы... 124—5, 138 стр.

<sup>1)</sup> Журналы... Предсоб. Присутствія, IV т., 103—4 стр. (III отд.).
2) Журналы... Предсоб. Присутствія IV, 119—120 стр.

в) Григоровскій. Причины развода... 18—22; Норовиковскій. Бракъ и разводь. Журналь Мин. Юстиціи 1902 г. № 8. Поповъ: "Право" за 1909 r. N. 19.

<sup>4)</sup> Журналы... Предсоб. Присутствія IV, 112 стр. (III).

<sup>6)</sup> Проектъ... Совъщанія 1908—9 г. 6—11 стр. 41—63.

Суворовъ "охотно" къ этому мнѣнію присоединился і); но проф. Бердниковъ нашелъ его слабо обоснованнымъ: помимо оскорбленнаго супруга, никто не можеть возбуждать вспроса о брачномъ разводъ по прелюбодъянію, а здъсь невинный сначала супругь своимъ прелюбодъяніемъ нанесъ оскорбленіе другому супругу и чрезъ это лишился права искать развода. Дарованіе имъ этого права введеть въ бракоразводное право новое, чуждое ему, начало принудительнаго развода, по соображеніямъ постороннимъ для семьи. Сомнительно, чтобы послв развода супруги эти исправились, а положение дътей можетъ еще ухудшиться подъ надворомъ отчимовъ и мачихъ. "Теперь же мы думаемъ", писалъ умершій русскій канонисть, "очистить семейную среду оть правственных паденій и аномалій предоставленіем полной свободы расходиться и такимъ супругамъ, которые ни во что ставять супружескую върность. Гдъ же туть задатокъ къ улучшенію, къ оздоровленію этой среды" 2). Члены Св. Сунода въ своихъ отзывахъ также высказались противъ этого повода къ разводу. Но Совъщаніе 1908—9 г. включило его въ число законныхъ з). Въ оправдание своего постановленія оно, кром'в вышеуказанных мотивовь и оговорокъ. высказало еще слъдующія соображенія: прелюбодъяніе не есть личная обида, а гръхъ передъ Богомъ, и расторжение брака совершается не ради претензіи оскорбленнаго супруга, ибо, по-христіански, скорве требовалось бы прощеніе, а во имя тайнодвиственной святости брака; расторгая бракъ, а во имя таинодвиственной святости орака, расторгая оракь, Церковь динь удостовъряеть фактъ, что, при взаимномъ предюбодъяніи, брачнаго есюва, какъ такового, не существуеть. Обоюдное предюбодъяніе болье, чты одностороннее, создаеть трагическое положеніе обояхъ супруговъ, посему слъдуеть помочь супругамъ освободиться отъ въчной джи и фальнии и вступить на лучній жизненный путь. Возможность христіанскаго возрожденія 4) виновных супруговъ въ новомъ бракъ или жизни перевъщиваетъ отрицательныя стороны развода.

<sup>1)</sup> Замвчанія... 2 стр.

<sup>2)</sup> Къ вопросу... 43-50 стр., см. 42 статью действующаго гражданскаго закона.

<sup>3)</sup> Проекть... Совъщанія 1908—9 г. 47—8 стр., 6—11 стр. 4) Ом. любопытное письмо С. М-вой въ "Семейномъ Вопросъ". II т. 401—2 стр.

*Цвоебрачіе*. Съ прелюбодъяніемъ неръдко смъшивають двоебрачіе, о которомъ говорится въ 40-41 ст. Гражд. Зак. и 214 ст. Уст. Дух. Консисторій. Оов'вщаніе 1907 г. и проф. Суворовъ не упомянули его въ числъ поводовъ къ разводу: виновный въ немъ можетъ не совершить сскорбительнаго, безстыднаго действія 1). Проф. Бердниковъ высказалъ противоположный взглядъ на него, но за то оба 2) они содомію й скотоложство признали законнымъ поводомъ къ разводу, такъ какъ ими бракъ оскверняется не меньше, чъмъ въ предюбодъяніи, и въ англійскомъ, нъмецкомъ и венгерскомъ законъ они ставятся на ряду съ прелюбодъяніемъ и у насъ наказуются по Уложению о наказаніяхъ 1845 г. Проф. Бердниковъ, кромъ сего, предлагалъ въ качествъ повода къ разводу вытравленіе плода и намфренное воспрепятствованіе зачатію, совершаемое по обоюдному желанію супруговъ, наказуемое уголовно.

Жестокое обращение одного супруга съ другимъ. Не менве разрушительно вліяеть на бракь и жестокое обращеніе одного супруга съ другимъ. Оно въ Церкви, въ византійскомъ законѣ в) и у насъ до XIX стольтія было поводомъ къ разводу 1). Комиссія 1902 г., Предсоборное Присутствіе и Сов'ящаніе 1907 года, признали его поводомъ къ разводу. "Думаю", замътилъ тогда проф.-прот. М. Горчаковъ, "что эта мъра можетъ благотворно подъйствовать на супружескую жизнь, остановить среди простого народа многихъ буяновъ-мужей отъ жестокаго обращенія 5). Правительство въ даннемъ случав пошло навстрвчу облегченія положенія обиженной стороны въ бракв, выдавая паспорть помимо согласія другой стороны, разрішая не слівдовать за супругомъ, переселяемымъ по приговору общества в), а по закону 12 марта 1914 г., обязывая обидчика

з) Замъчанія... 49 стр.

з) Замічанія 11; Къ вопросу...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вердиновъ, И. С. Кр. курсъ церк. права.

<sup>\*)</sup> Кульшеръ Разводъ. 177—182 стр.

\*) Журналы 136—138 стр. IV т. (III). Пресктые Совъщанія 1908-9 r. 24-7 cmp.

<sup>9</sup> Уставь о осыпкахъ, 225 ст. (Томъ XIX, изд. 1890 г.).

содержать обиженнаго супруга, имъющаго жить раздъльно съ нимъ. Хотя приведенное постановление Совъщания и вызвало кое-какія возраженія и указанія на субъективный характеръ понятія о жестокомъ обращеніи і), но въ общемъ было поддержано Совъщаніемъ 1908—9 г., вопреки митр. Владиміру, который, основываясь на 9 правилъ св. Василія Великаго, настаивалъ на отклонение этого повода къ разводу. Это Совъщаніе, вмъсть съ авторами Новаго Гражданскаго Уложенія, признало поводомъ къ разводу и покушеніе одного супруга на жизнь другого, связавъ его съ жестокимъ обращеніемъ 2), что, по мнінію проф. Суворова, несправедливо, потому что оно можетъ исходить отъ супруга, который держить себя тише воды, ниже травы "3).

Продолжительное злонамиренное оставление однимъ супругомъ другого. Въ корнъ подрываетъ семейную жизнь продолжительное элонамъренное оставление однимъ супругомъ другого. Въ дъйствующемъ законъ и въ проектъ Новаго Гражданскаго Уложенія оно не упомянуто, хотя на Западв съ недавняго времени признается поводомъ къ разводу: послъдній является юридическимъ санкціонированіемъ фактически расторгнутаго брака. Проф. Заозерскій представиль Предсоборному Присутствію докладъ, въ которомъ, основываясь на 9, 35 и 46 правилахъ св. Василія Вел., провелъ мысль о необходимости последовать примеру Запада. Основаніемь для нея онъ выдвинуль следующія положенія: разводь по этой причина даоть выходь изъ ужаснаго положенія многимъ супругамъ, сожитіе которыхъ въ нервомъ бракѣ не удалось по причинамъ, неръдко оть нихъ независящимъ; оно будеть средствомъ обуздывающимъ легкомысленное отношение къ супружескимъ обязанностямъ вътренныхъ мужей и женъ, какъ постоянная угроза утраты супружескихъ правъ; при принятіи его исчевнуть фиктивные браки, служащіе нынв юридическимъ прикрытіемъ распутства. Предсоборное Присутствіе (3-й отділь его), выслу-

<sup>1)</sup> Суворовъ. Замъчанія: 21—27, 49 стр. проф. Загоровскій. Спб. Въдомости, 1907 г. № 225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Проектъ... 24—27 стр. <sup>3</sup>) Замъчанія... 49 стр.

Mark Cons

шавъ этотъ докладъ, признало пятилътнее злонамъренное оставление однимъ супругомь другого поводомъ къ разводу 1). Совъщание 1907 г. поступило такъ же, только сократило срокъ до 3 лътъ, такъ какъ и "каноны признавали его и Русская Церковь въ XVIII в., и оно влечеть за собою глубокій семейный разладъ, въ корнѣ подорванную супружескую жизнь « 3). Однако эти доводы оказались неубъдительными для членовъ Совъщанія 1908-9 г., не признавшаго этоть поводь, по следующимь мотивамь: каноны и византійскіе законы не знають его; на практикв онъ встрвчается ръдко; съ христіанской точки зрънія невозможно согласиться на введеніе этого явленія въ число поводовъ къ разводу, такъ какъ въ этомъ случав бракъ, освященный таинственно, поставлялся бы въ зависимость отъ простого произволенія человівка; открылся бы широкій просторы для злоунотребленій, особенно нынь, при необходимости отлучаться на заработки вдали отъ семьи:3).

Есть еще одинъ видъ оставленія однимъ супругомъ другого: есылка, причина которой лежить въ дурныхъ поступкахъ церваго супруга. По дъйствующему закону, осылка на каторгу съ лишеніемъ всъхъ правъ состоянія, на житье въ Сибирь съ лишеніемъ всёхъ особенныхъ правъ, служить поводомъ къ разводу, право же иска развода принадлежитъ обоимъ супругамъ 4), т. к. они лишаются единства плоти и духа. Григоровскій предложиль предоставить это право и ссылаемымъ въ отдаленныя, не сибирскія губерніи, и въ Сибирь за бродяжничество "ибо тогда уменьшилось бы число разбоевъ, побъговъ, сократилось бы бездомство, разврать и пьянство ссыльныхъ, которые бы вступили въ новый бракъ (\*\*). Предсоборное Присутствіе (3-й отділь) поводомъ къ разводу признало всякую административную и судебную ссылку 6), а Совъщаніе 1907 г. только ссылку съ лишеніемъ всъхъ правъ состоянія и право иска развода предоставило только невиновному супругу, т. к. бракъ фактически тогда уничто-

i) Журналы... IV т. 125—138.

<sup>9)</sup> Проектъ... Совъщантя 1908—9 г. 30—33 стр. Кулитеръ. Разводъ... 204—276; ст. Розанова въ "Новомъ Времени"— № 8986 и 11206».

<sup>\*)</sup> Проекть 30—38, 165—174 стр.

<sup>4)</sup> Томъ Х, 1 ч. 48, 50 ст.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Причины развода.. 1898 г. (89 стр.) 62—72 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Журвалы IV т. 188 (Ш).

женъ, виновный супругъ лишенъ и семейственныхъ правъ, а невиновнаго—нельзя заставить нести незаслуженное наказаніе, и такимъ образомъ лишило, виновнаго супруга права дарованнаго ему гражданскимъ закономъ. Совъщаніе же 1908—9 г., сообразно съ проектомъ новаго грамданскаго Уложенія, изд. 1905 года, признало поводомъ къ разводу ссылку на каторгу и на поселеніе и право иска о разводъ дало и виновному супругу. і)

Жизнь выдвинула въ качествъ повода къ разводу еще видъ намфреннаго оставленія однимъ супругомъ другого: обращение въ православие или же отступление отъ православія; дозволеніе развода въ этомъ случав мотивируется высшимъ принципомъ свободы совъсти и опасностью проистекающихъ изъ религіозныхъ несогласій, вражды и притъсненій между супругами. Впервые этотъ поводъ і обсуждался на Всероссійскомъ миссіонерскомъ съвздв въ Кіевв и ръшенъ имъ положительно. 2) Совъщание 1907 г. подробно разобрало этотъ поводъ и включило его въ число законныхъ, однако не дало православному супругу права просить развода, согласно заповъди ап. Павла, (1 Корине., VII, 12-14). Проф. Бердниковъ И. С., Сувововъ, митр. Антоній (Вадковскій) тоже высказались за этотъ поводъ, последній съ скій) тоже высказались за этоть поводь, последній съ предоставленіемъ права иска и православному супругу. 3) Профес. Загоровскій замѣтиль, что этого повода Западная Европа не знаеть, кромѣ Саксонскаго Закона. 4) Совѣщаніе 1908—9 г., считая, что при отпаденій въ "нехристіанство", совершенно невозможно осуществленіе цѣлей православнаго брака; въ цѣляхѣ огражденія религіозной совѣсти и нравственной личности православнаго супруга и дѣтей его, высказалось за этоть поводъ, предоставивъ иниціативу развода и ему, согласно зановѣди ап. Павла 5) (1 Корине. VII, 16).

Поступление въ монашество. Оба эти Совъщанія не упомянули о поступлени въ монашество, какъ поводъ къ разводу. По закону разръщается вступать въ монашество

<sup>1)</sup> Проектъ... 16-20, 136-142 стр.

<sup>2)</sup> Церковный Въстникъ за 1908 г. № 31. ср. Миссіонерское Обозръніе за 1908 г. № 12.

<sup>3)</sup> Къ вопросу... 55-60; Замъчанія... 45-8 стр.

<sup>4)</sup> Спб. Въдомости, 1907 г. № 225.

<sup>5)</sup> Проектъ 20—25, 68—91.

только одновременно обоимъ супругамъ. 1) И. С. Бердниковъ предложилъ включить его въ число поводовъ, хотя при нъкоторыхъ условіяхъ, причисливъ его къ числу безобидкъ разводу (bona gratia), что было ныхъ поводовъ Busantie. 2)

Безвистное отсутствие одного изъ супруговъ. Бракъ de facto перестаеть существовать, когда супруги разлучаются, поэтому безвъстное отсутствіе одного изъ супруговъ, явившееся слъдствіемъ непредвидэнныхъ и печальныхъ обстоятельствъ, признается поводомъ къ разводу и Закономъ. в) Но т. к. теперь жизнь течеть быстрве и сношенія значительно облегчились, то Совъщаніе 1907 г. сократило срокъ до 3 лътъ, для женъ воиновъ до 2 лътъ, 4) что признано и новымъ Закономъ, 5) 19 сентября 1907 г. м. Владиміръ, основываясь на 31 правилъ св. Василія Великаго высказался противъ этого повода, но Совъщаніе 1908-9 г. согласилось съ Совъщаніемъ 1907 г., признавъ лишь необходимымъ улучшить процессуальную часть развода, чтобы было развода по фиктивному безвъстному отсутствію. 6)

Сумасшествіе. Жизнь подарила насъ еще новымъ видомъ оставленія одного суцруга другимъ, разрушающимъ бракъ: неизлъчимой душевной бользнію. По мнънію 6-го и 7-го Пироговскихъ съвздовъ, душевнобольной супругъ, хотя своимъ тъломь и присутствуеть вблизи другого супруга, но своимъ самосознаніемъ не имъетъ никакого общенія съ нимъ, потому что эта бользнь знаменуеть собою исихическую смерть. Поэтому въ Швейцаріи, Саксовіи, Пруссіи, у русскихъ лютеранъ и въ Византіи она признается поводомъ 7). У насъ же таковымъ признается лишь добрачное сумасшествіе в). Вопросъ о разводъ по этой причинъ быль поднять у насъ докторомъ Штейноергомъ въ 1895 г. на съвздв русскихъ

<sup>&#</sup>x27;) Bar. T. IX. 413 or. 1 n.; 252 cr.

e) Къ вопросу... 116-117 стр. "

<sup>3)</sup> Уставъ Дух. Консисторій ст. 230—31; зак. X, 1 ч. от. 54.

<sup>4)</sup> Проектъ... 16-17 стр.

У Красножень М. современное законодательство, 4 стр.

<sup>9</sup> Проектъ... 119—128 стр.

<sup>7)</sup> Вердниковъ. Кр. курсъ церковнаго права, 115—116.

4) Уставъ дух. консисторій 205, 208 ст.; Зак. томъ X, ч. 1, 37; 38.

врачей. Последній решиль его вы благопрілтномы смысле. Вы томы же году Полежаевы прочелы доклады обы этомы вы Юридическомъ Обществъ, а проф. Воротынскій — въ Казанскомъ университетъ. Послъдній въ своемъ докладъ, указавши на то, что душевная болвань, намвняя всю психическую личность человвка, прекращая духовное единеніе между супругами, этимъ нарушаетъ основную мысль брака, какъ союза любви, единомыслія и единодушія,— пишетъ: "несправедливо" и "безчеловъчно" "обрекать здоровую сто-рону на пожизненное несеніе на себъ всей тяжести брачныхъ узъ, лишать ее радостей жизни, подвергать ее при этомъ матеріальнымъ лишеніямъ и нравственнымъ страданіямъ", подвергать "большой опасности потомство, которое можетъ наслѣдовать предрасположеніе къ душевнымъ заможеть наследовать предрасположение ко душевнымь за-боліваніямь". Когда брачныя узы являются тягостію и брака de facto нізть, тогда запрещеніе развода способно лишь ускорить начавшееся нравственное разложеніе семьи и по-давить всякую візру въ святость брака и въ нравственную силу брачнаго союза. Даже католичество подъ давленіемъ жизни должно было допустить séparation de corps (separatio quoad mensam et torum). Поэтому, по его мивнію, нужно разрешить разводъ по неизлічимой душевной болівани при разрышть разведь по неизличимой душевной обльки при условій обезпеченія больного супруга, что только упрочить святость брака и укрышть основы семейнаго счастья і). Психіатрическія общества въ столицахь и въ Казани, столичныя собранія врачей и Юридическое Общество признали, что пятильтное неизлічимое сумасшествіе, заовидітельствованное з психіатрами, при условій пом'єщенія больного въ спеціальную больницу, должно служить поводомъ къ разводу<sup>2</sup>). Если въ этомъ виновенъ здоровый супругъ, то онъ лищается, по мивнію Юридическаго Общества, права искать расторженія брака. Возникшія возраженія вызвали дальнъйшую разработку даннаго вопроса: указывали, что со стороны Св. Синода не встръчается препятствій, что больной супругъ не испытываетъ потери, если здоровый вступитъ въ другой бракъ, что эта болъзнь неизлъчима и т. п. На

<sup>1)</sup> Душевная бользнь.., какъ поводъ къ расторжению брака... 8—14 стр.

<sup>2)</sup> Напр., Журн. М. Юстиців 1899. № 3.

основаніи всего этого Медицинскій Совъть М. В. Дълъ призналъ введеніе закона о разводів по сумасшествію одного изъ супруговъ необходимымъ и въ 1906 г. возбудилъ вопросъ въ св. Синодъ о включении его въ число поводовъ къ разводу 1). Въ печати многіе высказались горячо за этотъ поводъ 2), но, несмотря на это, проектъ Новаго Уложенія счелъ "недостаточно осторожнымъ" внести въ число поводовъ къ разводу неизлъчимую душевную бользнь одного изъ супруговъ, потому что "русскій бракъ построенъ на началахъ религіозныхъ". Исходя изъ того, что бракъ есть таинство, расторжение его можетъ быть допущено только въ случав нарушенія святости брака в). Въ защиту этой мысли приводили то соображение, что выздоров'ввший супругъ лишается семейнаго очага. Ни въ чемъ неповинному несчастному, случат развода, закрываются двери его пріюта, который занять теперь чужими людьми. Но картина ужасна и безъ выздоровленія: съ одной стороны несчастный безумный, сидящій въ больниці, а съ другой — здоровый супругъ, основывающій новую семью, пользующійся всёми радостями жизни. Эти мысли и были приняты во вниманіе авторами Уложенія, придерживавшимися проекта намецкаго Уложенія 4).

Предсоборное Присутствіе высказалось за этоть поводь, хотя проф. Чижь, имён вь виду изпеченіе сумасшествій, высказался противь него 5). "Бракъ" съ сумасшедшимъ "одна форма", можеть быть толчкомъ ко злу: можеть повести здороваго супруга къ прелюбодбиню. Если законь не находить возможнымъ признать действительными браки, заключенные при сумасшествіи одного изъ брачущихся, то, оставансь последовательнымъ, долженъ не признавать и возможности продолженія такихъ "браковъ" (Алмазовъ проф.). Совъщаніе 1907 г. включило въ число поводовъ къ разводу трех-

<sup>1)</sup> Журналы Предсоб. Прис. IV, 131—135 стр.

э) Напр., Григоровскій "Причины развода" 85—6. "Христ. Чтеніе"
 1906. № 12. Ср. Журналь Юридич. Общества 1896 г. № 10.

<sup>3)</sup> Мысль эта Завадскаго (Право 1899 г. № 15, 797—8), но принята авторомъ проекта.

<sup>\*)</sup> Вланиъ и Дашамбръ въ засъданіи Медицин. Академіи 9 мая 1882 г. Журн. Юрий. Общ. 1896 г., окт., 49 стр.; Христ. Чт. 1906, № 12стр. 883—4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Журналы 114—138 стр.

мътнее сумасшествіе, при условіи обезпеченія больного<sup>1</sup>). Къ этому въ общемъ отнеслись сочувственно проф. Загоровскій и И. С. Бердниковъ, заявившій, что "цілесообразно" дозволить оставшемуся супругу пріобрести для детей новаго отца или другую мать. Моральныхъ препятствій къ разводу по душевной болвани... не оказывается 2). Совъщаніе 1908—9 г. согласилось съ этимъ съ нікоторыми оговорками. Членами его были высказаны принципіальныя соображенія по этому поводу, напр., "Супруги должны заботиться объ обнаружении чувствъ взаимнаго доброжелательства, а не о расторженіи брака... Ежели всякое тяжелое несчастіе будеть поощрять супруговь не къ нравственному скрашленію ихъ союза, а къ стремленію расторгнуть этоть союзъ, то едвали не утратится существенный смыслъ самого брака... Причины душевной бользни... темны, но угнетающаго свойства психическія воздійствія занимають среди нихъ первое мъсто. Можетъ быть, здоровый супругъ и виновникъ. Нравственное мучительство получаетъ незаслуженную привиллегію... Хочешь добиться развода, обращайся съ супругомъ, какъ можно хуже". (С. М. Лукьяновъ). На слова проф. Н. Н. Глубоковскаго, что "мотивы нравственно-психическаго свойства, конечно, симпатичны, но они не имъютъ никакой решительной силы для законовь, для которыхъ требуется строго юридическое основаніе", справедливо отвътилъ еп. Евлогій, что "они все же должны лежать въ основъ юридическихъ нормъ"3).

Неспособность къ брачному сомситю. Въ жизни часто наблюдаются и другія явленія, также вредно отзывающіяся, на бражь, извращающія его идейный смысль, напр., неспособность къ брачному сожитію, тяжкія заразныя бользни пьянство.

Первая у разныхъ народевъ служила поводомъ къ разводу 4), а у насъ по закону природная, добрачная неспособ-

<sup>1)</sup> Проектъ... 26-29 стр.

<sup>2)</sup> Спб. Въд. № 225 за 1907 г.; къ вопросу... 31—40 стр. Въ допущени его "не видять риска" и авторы Новаго Уложенія...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Проектъ... 181—144.

<sup>4)</sup> Кулинеръ. Разводъ, \$4—55, 194—200; Малышевъ. Курсъ Общ-Гражд. Права. I т. 384—6 стр.

ность къ брачному сожитію является поводомъ къ разводу, если прошло три года со времени совершенія брака і). Хотя законъ ее не опредвляеть, но, изъ практики св. Синода видно, что она понимается исключительно, какъ физическая неспособность къ совершенію полового акта. Противъ такой узкой точки зрвнія на нее, нвкоторые возражали; говорили, что она не менве смерти, ссылки разрушаеть бракъ, такъ какъ представляетъ изъ себя естественное и непреодолимое препятствіе къ осуществленію всей полноты идеи брака, существо котораго слагается не только изъ элемента этическаго, т. е. полнаго и всесторонняго общенія разнообразныхъ жизненныхъ интересовъ между супругами (consortium omnis vitae), но и изъ физическаго, вполнъ естественнаго: бракъ есть "мужеви и жени сочетаніе" (Кормчая), conjunctio συνάφεια, т. е. половой союзъ мужа и жены (Ме. XIX, 5—6 ст.). Нужно половую неспособность — признать за поводъ, чтобы оградить здороваго супруга отъ постоянной опасности прелюбодъянія 2). За границей и у лютеранъ и евреевъ въ Россіи в) посліворачная неспособность къ брачному сожнтію служить поводомъ къ разводу. На этомъ основаніи, между прочимъ, и у насъ высказались за включение ее въ число поводовъ къ разводу, а для добрачной — предложили сократить срокъ 4). Совъщаніе 1907 г. 5) согласилось съ этимъ, во сь маленькой оговоркой, не измѣняющей существа дѣла, включивъ въ понятіе неспособности и субъективную психическую импотенцію, при чемь проф. Бертенсонь и Отто указали, что надо обратить главиое внимание на неспособность къ дъторождению. Церковъ, расторгая браки по неснособности къ брачному сожитию и не допуская развода въ случав неспособности къ двторожденію, освящаеть какъ бы стремленіе супруговь лишь къ плотскому наслажденію. 3)

<sup>1)</sup> Т. Х, ч. 1, ст. 48-49; Уставь дух. консисторій 242-243 ст.

<sup>2)</sup> Вердниковъ И. О. Краткій курсь церк. права... 74, 113, 129 стр.,

<sup>3)</sup> Малышевъ Курсъ Общ. гражд. права. 1 т. 384—6 стр.

<sup>4)</sup> Церк. Въстникъ за 1906 г. № 48; Григоровскій. Причины раввода 74—5; Журналы Предсоб. Присут. IV т. 117—118 стр. (10).

<sup>5)</sup> Ilpoerrs... 12—17 crp.

в) Руководство для сельскихъ пастырей 1910 г. № 7. Въ Римскомъ правъ эта неспособность смъщивалась съ безнлодіемъ. Кулишеръ. Разводъ... 199 стр.

Такое постановленіе, конечно, вызвало серьезныя справедливыя возраженія со стороны компетентныхъ въ данномъ вопросв. Указывали на то, что Совещаніе, подъ вліяніемъ откровеній медицинской экспертизы, расширило рамки неспособности до невозможнаго. Неспособность, нажитая въ періодъ супружества, можетъ явиться слъдствіемъ полового переутомленія или распутства, она временна и не можетъ равняться съ природной. Признаніе значенія повода къ разводу не согласно съ духомъ церковной дисциплины, дълающей снисхождение только чаяхъ положительной необходимости и не въ ущербъ щему правилу. Психическая субъективная неспособность не можеть подлежать регламентаціи; законь устанавливаеть нормы для обыкновенныхъ явленій жизни. Признаціе за нею значенія повода къ разводу широко раскрыло произволу и распущенности, дверь для ухищреній въ ділів развода для водворенія у насъ осужденной Церковію стемы свободныхъ разводовъ. "Нътъ, сохрани насъ Богъ", восклицаетъ проф. И. С. Бердниковъ 1), "отъ такихъ вредоносныхъ узаконеній, могущихъ льстить только разслабленному физически и нравственно обществу". Нельзя, это нововведеніе признать, "полезнымъ", и по мивнію проф. Суворова, и нътъ достаточныхъ основаній 2) для его признанія законнымъ.

Затемь, совещание внесло новое основание для развода: неспособность къ деторожденю. Такъ какъ деторождение не считается исключительною и единственною целью брака, то оно неизвестно какъ положительному западно-европейскому праву, такъ и нашему въ качестве повода къ разводу, только въ старину у насъ безплодіе считалось такимъ поводомъ. Если признать этотъ поводъ то явится недоуменію какъ понимать "появленіе неспособности къ деторожденію до брака?"... Кроме самыхъ исключительныхъ случаевъ можно-ли говорить о безспорной и несомненной неспособности къ деторожденію? "Вообще тутъ", по мненію проф. Загоровскаго "многое снутано и невыяснено" 3). Проф. И. С.

<sup>1)</sup> Къ вопросу... 33—39 стр,

<sup>2)</sup> Замъчанія... 13—15 стр. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Спб. Въд. № 225 за 1907.

Бердниковъ 1) указалъ еще на то, что дъторождение "не главная цёль брака. Узаконеніе этого повода къ разводу повело бы къ укорамъ и распрямъ между супругами случав неурожая на двтей. А съ другой стороны, бездътность давала бы супругамъ самый легкій способъ достигнуть развода въ случав ихъ обоюднаго желанія разойтись. И эта легкость представляла бы громадную опасность для общества, особенно въ виду распространяющейся нынъ среди интеллигенціи моды искусственно прививать способность къ дъторожденію, чтобы избъжать хлопотъ, съ которыми сопряжено рождение и воспитание дътей"... Ставя наравнъ съ природной неспособностью насильственное оскопленіе, инъ предлагаетъ какъ его, такъ добровольное оскопленіе, считать поводомъ къ разводу, тімь боліве, что первое служило поводомъ къ разводу съ 1824 г. 2), а Новое Гражданское Уложеніе распространило это правило на мужей, въ случав оскопленія ихъ женъ 3).

Совъщание 1908-9 г., принявъ во внимание эти разсужденія, и основыванев на канонахъ, законъ і и практикъ Сипода, признало поводомъ нъ разводу "органическую, добрачную неспособность къ брачному сожитію (impotentia coeundi) или дъторожденію (imp. generandi), и намъренное оскопленіепослѣ брака". Оно исключило изъ числа поводовъ къ разводу субъективную неспособность, причина которой заключается въ отвращения одного супруга къ пругому, потому что такихъ настроеній, какъ унионеніе оть обязательныхъ для православнаго брака христіанскихь чувствъ любви и уваженія одного супруга къ пругому, Церковь никогда не можеть признавать за бракорасторгающіе поводы. Исключена имъ и послъбрачная неспособность, въ соотвътствіи съ нерковной точкой зринія на христіанскій бракъ, который для вотупающихъ въ бракъ и уже вступившихъ въ него долженъ представляться не средствомъ къ наслажденію, а подвитомъ..., тяжелымъ крестомъ, при несеніи котораго супруги

<sup>1)</sup> Къ вопросу... 36—39 огр.; Замъчанія..., проф. Суворова 50 огр. Онъ того же мивнія объ этомъ.

э) 8 янн. 1824 г. II- Собр. Зак. № 29728.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Комис. Н. Гр. Улож. 1 т. 330,

<sup>\*)</sup> Номованонъ м. Фотія. Уставъ Духовн. Конс.; Зав. т. Х. ч. 1... Проектъ., 18—17, 108—114 стр

должны направлять свои усилія ко взаимной поддержкв, а не устремляться изъ брака въ сторону плотскихъ вожделѣній. Съ этой, и житейской точки зрѣнія человѣкъ обязанъ напередъ; при вступленіи въ бракъ, знать и предвидёть возможность потери другимъ супругомъ половой способности, въроятную или даже неизбъжную при человъческой бользненности, наступающую для всыхь съгодами, слыдовательно, независящую отъ произволенія человъка. Добрачная же неспособность, какъ привносящая элементь разложенія въ самыя основы брака, имъ принята... Поэтому имъ исклю-

чени право больного супруга вступать въ новый бракъ.

Заразныя бользни, Что касается сифилиса, то онъ самъ
по себъ, какъ извъстно, нынъ хотя и не является поводомъ къ разводу, но какъ результатъ прелюбодъянія, считается въ качествъ послъдняго і). У протестантовъ въ Россіи онъ является поводомъ къ разводу<sup>2</sup>). Новое Уложеніе упомянуло "о прилипчатой бользни", какъ причинъ развода. Имъя въ виду вредъ, приносимый имъ, многіе сочли нужнымь внести его въ число поводовъ къ разводу. "Существование такого брака, писалъ, напр., Григоровскій, "гдъ одинъ изъ супруговъ страдаетъ сифилитическою болъзнію, прямо таки немыслимо... Супружеское сожительство съ сифилитикомъ присоединить къ одному больному другого, а въ случав появленія потомства отъ такого сочетанія, дасть цілую семью несчастпотомства отъ такого сочетанія, дасть цвлую семью несчастныхь больныхь людей... Здёсь разводь необходимь въ интересахъ всего общества" в). Третій Отдёль Предсоборнаго
Присутствія, Совёщаніе 1907 г. 4), проф. И. С. Берниковъ
и Суворовь высказались за этоть новодь, но съ нёкоторнии
оговорками в). Съ ними не согласился м. Владимірь. Совёпаніе 1908-9 г., считая, что при немъ "невозможно достиженіе цёлей христіанскаго брака, особенно же благословеннаго рожденія", и онъ, хотя и вылёчивается и дёлается безопаснымь, но "вредныя ого последствія пля потомства не-

<sup>1)</sup> Пр. Св. Синода 1809 г. 26 мр. № 96.; 1833 г. 15 м. № 69. 2) Уставы: Ин. Исп. 260 и Еванг, Церкви 1832 г. § 127.

<sup>3)</sup> Причины развода... 88-9 стр.; ср. Чистяновъ. Осн. леч. борьбы съ сифилисомъ 1897 г. 4-5 стр.,

<sup>4)</sup> Журналы... IV, 115, 138 стр., Проекть 28-31 стр.

<sup>5)</sup> Къ вопросу... 41; Замъчанія... 21.

сомнънны, высказалось за него. 1) Вопросъ о сифилисъ дебатировался очень оживленно у насъ въ Россіи. Причины этого заключаются во-первыхъ, въ быстромъ комъ распространеніи его у насъ, 2) и, во-вторыхъ, въ гибельномъ вліянім его на самого больного и окружающихъ его людей. 3) Гибельное вліяніе его неотвратимо, заразиться имъ можно и путемъ простого житейскаго взаимообщенія. Плохо заліченный у здороваго на видъ человіка жеть вызвать душевное заболвваніе. Общій параличь и табесъ есть последствие его 4). Достаточно вспомнить Кипарисова, въ свое время очень нашумъвшее 5). Средство пр. Эрлиха "606" произвело много шума и получило широкое употребленіе, но "спеціалисты воздерживаются отъ окончательной формулировки своего мнфнія о немъ. 6) Поэтому вопросъ о немъ окончательно не решенъ. Да и на Западе, кромъ Пруссіи и Саксоніи, не знають сифилиса въ качествъ повода къ разводу. 7)

Въ качествъ поводовъ къ разводу предлагали еще другія бользни напр., хроническія, венерическія, принятыя въ качествъ поводовъ Предсоборнымъ Присутствіемъ. 8) Совъщаніе отклонило это предложеніе. Одинъ ещископъ Гурій (Новгородскій) предложилъ принять проказу въ качествъ повода къ разводу, но м. Владиміръ, основываясь на правиль св. Василія В. (9-мъ), еп. Инокентій, пр. Глубоковскій, высказались противъ проказы, какъ повода къ разводу, ввиду ея незаразительности, излечимости и ръдкости. 9)

Поянство. Въ качествъ повода къ разводу предлагали принять "русскую белъзнъ"—ньянство, такъ широко распространившееся у насъ и съ такимъ трудомъ искореняемое. Оно съ очевидностью разрушаетъ физическія и моральныя силы, вносить ужасъ и разореніе въ семьи, особенно въ крестьян-

т) Проекть 1908-9 г. 158 огр., ср. 28-31, 131-158 сгр.

<sup>2)</sup> По признанію събада сифилитологовъ въ Спб. 1901 г.

<sup>\*)</sup> Мечниковъ И. И. Биржевыя въдомости. № 11103 за 18 мая 1909 г.

<sup>\*)</sup> Русскія въд. за 1910 № 147.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. напр. Новое Время № 11488.

<sup>9</sup> Докладъ д. Агадшанянць въ обществъ исихіатровъ. Ръчь за 1910 г. № 193. Русскія въд. за 1910 г. № 147.

<sup>7)</sup> Загоровскій, Спб. въд. № 225. за 1907 г.

<sup>8)</sup> **Ryphaus IV**, 187-8 (III).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hpoerts 133, 158—163.

Ľ

скія, влечетъ перерожденіе организма, особенно нервной ткани, такъ что расчитывать здёсь на улучшеніе, пожалуй, невозможно. 1)

Таковы поводы къ разводу, выдвинутые жизнью, и разновременно обсуждавшіеся компетентными учрежденіями и лицами, въ отношеніи къ которымъ большинство ихъ пришло къ болъе или менъе единогласному ръшенію.

## ГЗАВА IV.

## Раздъльное жительство супруговъ.

Чтобы поднять уровень современной семейной жизни, многіе предложили введеніе въ жизнь раздёльнаго жительства, узаконеннаго 12 марта 1914 г., потому, что этоть институть имветь тесную связь сь брачнымь разводомь и 2) вызванъ къ бытію потребностями современной жизни. Онъ часто бываеть необходимь для прекращенія хотя и на время семейнаго неустройства и полезенъ, потому, что заставитъ враждующихъ супруговъ опомниться, придти къ примиренію и возстановить нормальную брачную жизнь, во многихъ случаяхъ онъ можетъ замвнить разводъ. Онъ меньшее вло, чъмъ разводъ, поэтому онъ долженъ быть предпочитаемъ разводу. Нужно его рекомендовать (Бердниковъ), и онъ прямо желателенъ. (Суворовъ). Въ Совъщани 1908-9 г. были высказаны сужденія противоположныя, и оно постановило, что "на церковной почвъ онъ ни возникнуть, ни допущенъ быть не можетъ". 4) Въ 1910 г. 73 Депутата Государственной Думы внесли законодательное предложение о немъ.

Такъ какъ здѣсь затрагивается самое церковное установленіе брака, то Министерство Юстиціи, чтобы избѣжать затрудненій, выработало новый законопроекть о немъ, не какъ самостоятельномъ юридическомъ институтѣ, а какъ нормѣ взаимоотношеній супруговь, въ случаѣ фактическаго разножительства нихъ. Св. Сунодъ указалъ, что къ осуществленію этого не встрѣчаетъ препятствій, но не можеть допустить установленіе этого института, какъ противорѣчащаго

ı) Проектъ Совъщанія. 133. Мысль С. М. Лукьянова, см. 'Рѣчь за 1910 г. № 293 Бехтерева Новое время № 12438.

<sup>2)</sup> Бердниковъ И. С. къ вопросу... заключение.

**з**) Проектъ... 166—182 стр.

канонамъ. Печать встрѣтила этотъ законопроектъ сочувственно, хотя и были высказаны опасенія, что онъ можетъ повести къ ослабленію брачныхъ обязательствъ, внести въ семью разложеніе, вызвать легкомысленное отношеніе къ браку. Въ 1914 г. онъ былъ узаконенъ. 1)

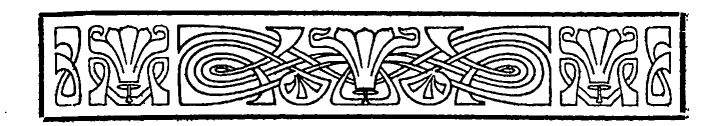
Сергый Богословскій.

11

3.8



i) Новое Время № 12444. Церковный Вѣстинкъ 1910 г. № 45; Коложить № 1886, Рѣчь 1910 г. № 297; Колоколъ 1379, Русское Слово 1910 г. № 257. Новое Время № 12447.



## Тайна вліянія одной личности на другую\*).

Убъжденіе.

Надо житы! Воть они роковыя слова!
Воть она роковая задача!
Кто надъ ней не трудился, тоскуя и плача,
Чья надъ ней не домилась отъ думъ голова?...
(Надсон»).

Изъ сверхчувственнаго міра въ чувственный постояннооткрыты три окна, привлекающія вниманіе земного жителя: въ одно смотритъ красота, очаровывающая человъка; въ другомъ-сіяетъ истина, просвъщающая его, и въ третьемъ -предстоитъ добро, всего болъе удовлетворяющее и привлекающее человъка. Если заглянете въ первое окно-окнокрасоты, то все представится вамъ загадочнымъ и таинственнымъ, какъ бы подернутымъ очаровательной дымкой; если же посмотрите во второе-окно истины, то эта дымка начинаеть какъ будто разсвиваться и многое проясняется предъ вами, хотя и не достигаеть до состоянія полной очевидности. Истина есть свъть, просвыщающій человька, живущаго на земмь. Она дълается предметомъ его достоянія при внушеніи и убъжденіи. Убъжденіе представляеть собою пятый способъ вліянія одного человіка на другого. При внушеніи мысль принимается безъ доказательствъ, единственно по довърію къ компетентности и правдивости лица, внушившаго "Почему вы такъ думаете?"—владвлецъ ее. На вопросъ: мысли обычно простодушно отвъчаеть: "Мнъ такъ сказали", или: "Я объ этомъ прочиталъ въ такой-токнигъ". Очевидно, мысль при внушении принимается, но не

<sup>\*)</sup> Продолженіе. См. журн. "Въра и Разумъ", нн. 10, за 1916 г.

усванвается, какъ слъдуеть,—не дълается полнымъ достояніемъ человъка. При убъжденіи же извъстная мысль принимается послъ и на основаніи извъстныхъ доводовъ, которые въ отношеніи къ принимаемой мысли играютъ роль какъ бы свиты: они не только сопровождаютъ ее, но и подготовляють для нея торжественный пріемъ и, по ея водвореніи въ сознаніи человъка, упрочивають ея положеніе.

Терминъ "убъжденіе", какъ и термины "зараженіе", "внущеніе", "очарованіе", имъеть двоякій смысль: имъ обозначается и воздъйствіе одного человъка на другого, и то состояніе, которое получается въ результатъ этого воздъйствія. Когда говорять: "Я занимаюсь убъжденіемъ такого-то", то употребляють терминъ въ первомъ смыслъ, а когда заявляють: "Таково мое убъжденіе!", то употребляють терминъ во второмъ смыслъ, какъ обозначеніе извъстнаго состоянія. Насъ, въ зависимости отъ поставленной нами задачи, интересуеть убъжденіе, какъ воздъйствіе одного человъка на другого, но, чтобы понять, въ чемъ состоить это воздъйствіе, намъ нужно предварительно прознализировать убъжденіе, какъ дсихическое состояніе.

Убъжденія человъка очень многочисленны и многоразличны. Они могуть быть чисто научными (напр., убъжденіе въ шарообразности земли, въ справедливости теоріи электроновъ), эстетическими (реализмъ въ искусствъ, декадентство), политическими (монархизмъ, республиканство, амархизмъ), нравственными (эвдемонизмъ, утилитаризмъ, теорія нравственнаго долга), религіозными (православіе, католицизмъ, старообрядчество, атеизмъ) и случайно житейскими (убъжденіе въ томъ, напр., что данная война окончится побъдой такой-то стороны, что данный министръ—честный дъятель).

Общею чертою всъхъ перечисленныхъ убъжденій будеть те, что они своимъ предметомъ имьють ньчто внъщнее въ отношеніи къ тому субъекту, которому они принадлежать. Не касаясь его лично, они могуть относиться какъ къ предметамъ и явленіямъ матеріальнаго міра, такъ и къ супествамъ и отношеніямъ духовнаго міра, безразлично—въ прошедшемъ, настоящемъ и будущемъ времени. Относительно земли, напр., мы можемъ быть убъждены, что она возникия милліоны льть тому назадъ, что она теперь

форму шара и что нъкогда представляетъ она летится въ куски. Можетъ служить предметомъ убъжденія для даннаго человъка и его внутреннее состояние и его собственное двиствіе, но по большой части тогда, когда они относятся не къ прошедшему или настоящему, а къ будущему времени. Такъ, каждый можетъ быть убъжденъ въ томъ, что онъ составить карьеру, достигнеть счастія, подвергнется смерти, но никто не бываеть убъждень въ томъ, что онъ 10 лътъ тому назадъбылъ, напр., ученикомъ, а теперь состоить учителемъ. Отчего происходить такое различіс между предметами убъжденія? Отчего во внѣшней дѣйствительности предметомъ моего убъжденія можеть быть прошедшее, настоящее и будущее, а во мив лично—въ большинстве случаевъ только будущее? Причина этого заключается въ томъ, что убъждение есть върование и потому можетъ относиться только къ тому, что я недостаточно знаю и что не могу провърить. Свое прошедшее и настоящее я знаю лучше, чвит прошедшее и настоящее другихъ предметовъ существъ, и потому оно ръдко бываетъ предметомъ убъжденія, мое же будущее мнъ менъе извъстно и потому оно часто составляеть предметь и моего убъжденія. Какъ върованіе, убъжденіе противополагается знанію

Какъ върованіе, убъжденіе противополагается знанію очевидному, основанному на непосредственномъ воспріятіи или на самоочевидности аксіоми. До изобрътенія жидкаго воздуха можно было говорить: "Я убъжденъ въ возможности жидкаго воздуха", послъ же полученія жидкаго воздуха на моихъ глазахъ, послъ изслъдованія его своими внышними чувствами я не скажу, что убъжденъ въ существованіи жидкаго воздуха, а скажу, что знаю это, какъ фактъ. Равнить образомъ никто не скажеть: "Я убъжденъ въ томъ, что цълое больше своей части". Въ этомъ человъкъ не убъжденъ, онъ знаетъ это, и знаетъ не на основаніи фактическаго сравненія пълаго съ частію, а по самоочевидности этого положенія, называемаго аксіомой. Всякое положеніе, не подлежащее фактической провъркъ и не вытекающее непосредственно изъ какой-ниб. аксіомы, должно быть отнесено къ числу върованій, въ составъ которыхъ входять и убъжденія. Возьмемъ всёмъ школьникамъ извъстное положеніе географіи, что земля имъетъ форму шара. Даже и его нужно признать собственно върованіемъ, а не очевид-

нымъ знаніемъ, потому что оно не можетъ быть отнесено ви къ фактамъ воспріятія, ни къ аксіомѣ. Вѣдь ни одинъ географъ не можетъ показать мнѣ, что земля шарообразна, хотя бы онъ и вознесъ меня такъ высоко надъ землею, насколько это возможно по успѣхамъ современной авіатики: все равно, я не увидѣлъ бы своими глазами шаровидности даже одной половины земли. Утвержденію географа о шаровидности земли не достаетъ полной очевидности, той очевидности, которая свойственна факту и аксіомѣ. Итакъ всякое убѣжденіе есть вѣрованіе. Убѣжденіе, какъ вѣрованіе, заключаетъ въ себѣ сознаніе и чувство реальности того, о чемъ намъ не говоритъ ни непосредственное воспріять шаровидности земли своими собственными глазами, я какъ бы ощущаю эту шаровидность. Мнѣ нужно или хочется знать, какова форма земли, но видъть ся я не могу и потому составляю убѣжденіе о ней. Убъзкденіе такимъ образомъ замъщаетъ собою воспріятые предмета, свойства и отношенія.

Всякое убъжденіе, какъ върованіе, не доступное при данных условіяхь фактической провфркф, можеть поэтому оказаться оппибочнымь и потому является въ большей или меньшей степени рискованнымъ сужденіемъ. Возьмемъ самыя обычныя убъжденія. Нельзя доказать, какъ 2×2=4, ни того, что есть Богь, свободаволи, безсмертіе души, ни того, что ихъ нътъ; нельзя доказать исчернывающимъ образомъ ни того, что человъкъ произошель отъ обезьяны, ни того, что его сотвориль изъ земли Самъ Богъ. Можно привести много доводовъ въ пользу указавныхъ противоположныхъ убъжденій, но эти доводы не сдълають убъжденій очевидными положеніями и потому не исключать возможности ошибки—признать ложную мысль за истинную и истинную —за ложную. Гдв есть ввра, тамъ можеть быть и сомнъніе, тамъ должень быть и извъстный рискъ,—рискъ отвергнуть истинцую и принять ложную мысль. И этотъ рискъ неизбъ-женъ какъ въ томъ случав, когда принимается извъстнан мнель, такь и въ томъ, когда она отвергается. Обычно ду-мають, что раскуеть тоть, кто принимаеть положительное рышеніе, т. с. принимаеть извістную мысль или предпри-нимаеть какос-ниб. діздо, а тоть, кто пребываеть въ бездій-стин мля отвергаеть предлагаемую ему мнель или предпріяте, не подвергается риску. Такое представленіе ошибочно: дъйствіе тамъ, гдъ можно отъ него воздержаться, и бездъйствіе тамъ, гдъ можно уже дъйствовать, часто бывають одинаково рискованны. Рискуеть не только тоть, кто покупаеть выигрышный билеть или садится за карточный столь, но даже и тоть, кто воздерживается оть этихъ дёйствій, исключая тоть случай, когда воздержаніе оть дійствія (напр. карточной игры) вызывается отсутствіемь или недостаточностію способности и склонности къ дълу. Въдь можно сказать, что играющій рискуєть возможнымь проигрышемь, а отказывающійся оть игры—возможнымъ выигрышемъ. Правда. по большей части рискъ бываеть значительные въ случав положительнаго рёшенія, такъ какъ рёшившійся дёйствовать человъкв изъ многихъ представлявшихся ему возможностей уже остановился на одной и на осуществление ея уже направиль свои наличныя силы, тогда какъ воздержавшійся оть дъйствія пока оставляєть при себь и неизрасходованный запась энергіи и полную свободу дійствій. Но эта свобода есть только простая возможность и истиннаго и ложнаго, и хорошаго и дурного, между которыми нужно же будеть когда-нибудь произвести выборь. Эта свобода есть только временное состояніе—она есть не что иное. какъ отсрочка, которая не можеть длиться безъ конца или до самаго конца жизни: жизнь, во 1-хъ, не ждеть, пока мы выработаемъ убъжденія; она, во 2-хъ, не такъ чтобы можно было безъ крайней необходимости пребывать въ состояніи "недъланія", и въ 3-хъ, мы даже не знаемъ, когда ей будеть положень предъль. Недъланіе, освобож-дая насъ на время оть риска ошибиться и принять лож-нос—за истинное и дурное—за хорошее, подвергаеть насъ другому риску—остаться у разбитато и пустого корыта въ то время, когда мы могли уже обогатиться. Такимъ образомъ какъ принятіе извъстнаго убъжденія, такъ и отверженіе его одинаково полны риска. Отвергающій, напримірь, убіжде-ніе въ бытік Божіємъ рискують ничуть не менію того, кто принимаеть это убъждение. Паскаль и Локкъ доказывали даже, что больше содержится риска въ отрицани существованія Бога, что въ признаніи этого существованія. Рискованность всякаго убъжденія состоить именно въ томь, что каждое изъ нихъ, какъ недоступное фактической провъркъ и не

самоочевидное, можетъ оказаться и истинизмъ (т. е. полезнымъ) и ложнымъ (т. е. вреднымъ для насъ). Нужно твердо помнить, что истина и убъжденіе не одно и то же. "Истиниость", пишетъ проф. Свътилинъ, есть объективное свойство нъкоторыхъ сужденій, выражающихъ соединеніе понятій соотвътственно съ законами логики и дъйствительнымъ положеніемъ вещей. Достовтрность есть субъективное свойство сужденій, въ истинности которыхъ мы убъждены. Потому даже ложное сужденіе можетъ казаться достовърнымъ, если я убъженъ въ его истинности; съ другой стороны, истинное сужденіе можетъ быть для меня недостовърно, какъ скоро я еще не знаю его основаній. Истинность поэтому не слъдуетъ смъщивать съ убъжсденіемъ въ истинностии, которое можеть быть какъ правильно, такъ и ощибочно" 1).

Всякое убъждение есть рискованное положение, но не всв убъжденія въ одинаковой степени рискованны: степень рискованности убъжденія зависить отъ двухъ причинъ: во 1-хъ, отъ степени важности убёжденія, и во 2-хъ, отъ степени его обоснованности. Терминъ "убъжденіе" мы прилагаемъ не ко всякому верованію, а только къ тому, которое имъеть своимъ предметомъ болъе или менъе важную для насъ сторону дъйствительности. Мы обычно называемъ убъжденіями наши върованія религіозныя, правственныя, политическія и т. н., потому что эти върованія имьють большое значеніе, для нашего познанія и д'ятельности, но отказываемъ въ почетномъ титулъ "убъжденіе" заявленіямъ въ родъ того, что черезъ два часа будетъ накрытъ столъ, что цъна рыбы поднимается на 1 коп. въ фунть и т. п. Къ такимъ заявленіямъ не подходить терминъ "убъжденіе", хотя и они представляють собою болье или менье правдоподобныя върованія. Со словомъ "убъжденіе" каждый соединяеть мысль о чемъ-то не только серьезномъ и важномъ, но и торжественномъ. Мы не склонны прятать и таить свои убъжденія,—наобороть, мы гордимся своими убъжденіями, обнаруживаемъ и распространяемъ ихъ. Принимая ихъ съ рискомъ подвергнуться опибкъ, мы и отстаиваемъ и распространяемъ ихъ съ рискомъ подвергнуться преследованію и

<sup>1)</sup> Проф. Свътилинъ. Учебникъ логики. Изд. 9, стр. 104.

лишиться всего, даже самой жизни. И удивительное дело! человъкъ иногда идетъ на костеръ за свои убъжденія съ такимъ мужественнымъ и торжественнымъ видомъ, точно онъ восходитъ на царскій престолъ въ завоеванной странъ. Но еще болье удивительно то, что иногда человъкъ съ такимъ же видомъ идетъ на костеръ за единую букву "азъ"! Какъ часто одно и то же положеніе представляется весьма цвинымъ убъжденіемъ для одного, малозначительнымъ—для другого и совершенно безразличнымъ—для третьяго, такъ что говорить о важности предметовъ убъжденія можно только въ относительномъ смыслѣ. Все зависить отъ отношенія извъстныхъ върованій къ нашимъ болье или менье шенія извъстныхъ върованій къ нашимъ болье или менье прочнымъ и установивнимся интересамъ. Въ общемъ можно принять за правило, что убъжденія, чего бы они ни касались, будуть для даннаго человъка тъмъ важнѣе и дороже, чъмъ дороже они ему обощлись, чъмъ больше они ему дають въ настоящемъ и объщають въ будущемъ. Тому революціонеру, который пробылъ на каторгъ 10 лътъ, политическія убъжденія будуть дороже, чъмъ тому, кто не страдаль за свои убъжденія, а этому послъднему дороже, чъмъ тому, кто чрезъ измѣну своимъ убъжденіямъ пріобрътаеть доходное мъсто, или богатую невъсту, или другое какое-либо благо. Протонопъ Аввакумъ готовъ быль умереть за единую букву "азъ", находящуюся въ древлеписьменныхъ и старопечатныхъ книгахъ; современный московскій купецъ и старопечатныхъ книгахъ; современный московскій купецъ
—раскольникъ не пожалветь за экземпляръ редкой старопечатной книги тысячи, но жизни не захочеть отдать, а большинство людей не было бы опечалено нисколько, если бы какимы-инбудь чудомы всё старопечатныя книги пропали и даже изгладилась бы память о нихъ. Всёмы можеть заинте-

даже изгладилась бы память о нихъ. Всёмъ можеть заинтересоваться человекъ и истому все можеть стать предметомь его убъжденія на извёстное время.

Такъ какъ всякое убъжденіе есть более или мене рискованное верованіе, касающееся важной стороны въ нашей жизнедёятельности, то каждый человекъ, прежде тёмъ принять извёстное убъжденіе, какъ истивное, долженъ бы тщательно взвёсить и оцёнить всё доводы за и противъ его истинности. И действительно, каждый человекъ въ подтвержденіе истинности своихъ убъжденій въ состояніи привести большее или меньшее количество основаній, следовательно,

онъ ихъ когда-то и какъ-то добылъ. Своею обоснованностію именно убъжденія и отличаются отъ върованій, принимаемыхъ человъкомъ по внушенію, когда единственной причиной принятія извъстной мысли служить довъріе къ тому лицу, которое предложило намъ ее. Убъждение есть, такимъ образомъ, върование во что-нибудь важное для насъ, върованіе, подкрѣпляемое доводами разсулка и принимаемое, повидимому, послъ и на основаніи именно этихъ доводовъ. Короче сказать, оно есть, или, по крайней мъръ, должно быть разумнымъ върованіемъ. Этою чертою убъжденія предуказывается способъ образованія его. Убъжденія не берутся и не даются на прокать, какъ берутся и даются одежды, книги и музыкальные инструменты. Они получаются въ результать болье или менье самостоятельнаго и отвътственнаго размышленія надъ данными опыта. Решенія важныхъ вопросовъ нормальный человікь не предоставляєть другому --- онъ самъ, болъе или менъе самостоятельно ръщаетъ Такъ и убъжденія вырабатываются каждымъ за свой собственный рискъ и страхъ и подъ своею личною отвътственностію. Кто не самъ вырабодаль какія-нибудь върованія, или кто ничего своего не прибавиль къ ихъ обоснованности, тоть напрасно будеть называть ихъ убъжденіями. У него будуть не убъжденія, а только внушенія: онъ будеть жить и работать не съ своими родными дельми, а съ вольковаемными помощниками или пріемышами, способными во всякое время оставить его.

Въ зависимости отъ качества и количества доводовъ убъядевія могуть быть и казаться то болье, то менье достовърными. При этомъ нужно строго различать достовърность субъективную (для меня) отъ достовърности объективной (для другихъ людей). Субъективная достовърность всегда присуща убъяденіямъ, какъ таковымъ: она есть совдітю віпе дия поп убъяденія. Убъяденіе потому и является для меня убъяденіемъ, что я считаю его вполнъ достовърнымъ, а очитаю его вполнъ достовърнымъ, а очитаю его вполнъ достовърнымъ потому, что признаю его потиннымъ, а истиннымъ признаю его цотому, что оно подвращаю сто невидными, по моему мнънію, доказательствеми. Извъстное върованіе, по моему мнънію, опирается на больщое количество имъющихся у меня представленій и понятій, оно

же согласуется и со всвии моими наличными знаніями, т. е. не противоръчитъ опыту, слъдовательно оно, заключаю я, вполнъ достовърно и истинно. Но какъ часто случается, что убъжденіе, будучи вполнъ истиннымъ въ моихъ глазахъ, другимъ людямъ, находящимся въ одномъ со мною положенедостов фрнымъ и представляется ложнымъ. всегда: достовърность субъективную для своего обладателя, убъжденіе очень часто оказывается несостоятельнымъ стороны объективной, т. е. съ точки зрвнія другихъ людей. Причина этого заключается въ томъ, что убъжденія наши согласуются не только съ нашими воспріятіями и сужденіями о предметажь и отнощеніяхь, но и съ нашими интересами. Они суть порожденія не одного разсудка, который у всёхъ людей одинаковъ, а порожденія всего существа человівка, всей его личности, въ которой, разсудокъ не имветы первостепеннаго значенія. Онъ опредъляєть и формулируєть уйотоп и амынтамасэн и ктох, амынапио апопому неустранимымъ, давленіемъ, такъ, называемой, прраціональной сферы, нашей линности. Подъ нею, разумнются наши многочисленныя потребности, наши еще болже многочисленныя и смутныя чувствовація, наши разнообразныя привычки, могущественныя, какъ сама природа; наши сильныя склонности и деспотическія страсти. Оні могуть извращать и часто извращають умъ, человъка, дълая его продажнымъ адвожатомъ, который потовъ доказывать любое, положение.

Много въ душь ченовка этихъ совратителей и извратителей, разсудка. Укажемъ хотя, важньйщихъ изъ ихъ. Чувство нетерпьнія, въ основф котораго лежить иногда бъющая черезь край энергія, человька, заставляеть его торопиться съ выработкой убъжденія, вследствіе чего человька при этомъ на многіе факты не обращаеть вниманія, мало думаеть по поволу ихъ и плохо разбирается въ нихъ, но, составивъ наскоро, убъжденіе, держится его тымъ крыче, чымь меньше разсужденіе участвовало въ его образованів. Иногда заставляеть человька тородиться съ выработкой убъжденій и сама жизнь, которая не имътъ привычки ждать коголибо и замедлять свое теченіе. Такія скороспълыя убъжд енія могуть оказаться и върными, но такими они оказываются не по теоріи въроятностей, а совершенно слу-

чайно. Правильныя убъжденія берутся не приступомъ, не на "ура", а послъ долгой и всесторонней осады. Далъе, всъ вообще чувствованія, выростающія от одного корня—себялюбія, ни на одну минуту не дають намъ полной свободы въ выработкъ нашихъ убъжденій. Сказывается ихъ дъйствіе на нашу мысль въ той поразительной разности и противоположности, какая замъчается въ нашихъ сужденіяхъ объ одномъ и томъ же, когда это замъчается въ насъ или же принадлежить другимь. Чего другимь нельзя, то намъ можь. Что у другихъ выходитъ глупо и безобразно, то у насъ умно и красиво. Что у другихъ плохо, то у насъ хорошо. "Страхъ и лънь, пишеть Минто 1), преувеличивають опасности и трудности; любовь не въ состояніи увидъть ни малъйшаго недостатка въ своемъ предметъ; въ глазахъ ревнивна, его соперникъ — негодяй". Еще болъе сильное вліяніе оказывають на выработку нашихь убъжденій склонности и страсти. Онъ заставляють насъ принимать такія убъжденія, которыя не имінть за собою объективныхъ данныхъ, но при этомъ ими создается такая иллюзія, что основаній какъ будто бы достаточно. Чувства и склонности побуждають нась незамётно для себя преуменьшать одно, преувеличивать другое, склоняя въ одну сторону болье, чыть слыдуеть; страсти же безцеремонно завладывають нашимъ разсудкомъ, заставляя его видыть то, чего ныть, и не видыть того, что есть. Наконецъ, наши привычки и самолюбіе подстрекають насъ держаться своего убъжденія и тогда, когда бы его нужно отвергнуть, какъ негодное, или, по крайней мъръ, пересмотръть, какъ недостаточно обоснованное. Если бы наши убъжденія были созданіемъ одного чи-

Если бы наши убъжденія были созданіємъ одного чистаго, безстрастнаго и безпристрастнаго разсудка, то было бы больше согласія и между людьми и въ самихъ убъжденіяхъ, было бы гораздо меньше нетернимости и сильнаго упорства въ отстаиваніи своихъ убъжденій въ случат разногласія и несравненно меньше нельностей, дикости и глупости во встав случаяхъ. Разсудокъ у людей одинъ и тоть же, и нолженъ говорить онъ одно и то же. Но такъ какъ у большинства людей онъ состоить на побычикахъ у чувотвованій, склонностей и страстей, которыя многоразличны, из-

<sup>1)</sup> Минто. Делуктивная и индуктивная легика. М. 1886 г. стр. 32.

мънчивы и противоположны, то и выходящіе подъ его фирмой фабрикаты, неправильно называемые убъжденіями, такъ бываютъ разноръчивы, противоръчивы, сбивчивы и неосновательны. Имя этимъ ложнымъ убъжденіямъ-легіонъ. Они обычно называются суевъріями, предразсудками и предубъ-жденіями. Довольно трудно установить точный смыслъ этихъ терминовъ, но сдълаемъ эту попытку. По словопроизводству, суевъріями можно бы называть всъ обманчивыя убъжденія (тщетныя, напрасныя в рованія), но обычно подъ этимъ именемъ разумъютъ религіозныя върованія, представляющія собою пережитокъ низшихъ ступеней религіознаго сознанія во время господства высшихъ. Религіозныя суевърія могутъ быть теоретическими и практическими: первыя проникають въ міровозэрѣніе человѣка, а вторыя — опредѣляють его отношеніе къ предметамъ, людямъ и событіямъ. Ереси христіанскія съ точки зрѣнія общецерковнаго сознанія — суевърія теоретическія; въра въ магію, оккультизмъ, сны, встрѣчи и т. п.— суевърія практическія. Предразсудками называются устаръвшія върованія, болье не соотвътствующія ни современнымъ взглядамъ образованной части общества, ни признаннымъ утвержденіямъ науки. Таковы — предразсудки темнаго люда касательно нікоторыхъ явленій природы, предразсудки сословные, политическіе и т. п. "Предуб'яжденіемъ, по словарю проф. Радлова, называется мысль, недостаточно обоснованная, которая однако считается истинною. Предуобоснованная, которая однако считается истинною. Предубъжденіе не всегда должно быть заблужденіемъ, а можеть случайно быть и истиннымъ, но во всякомъ случай предубъжденіе есть источникъ большинства ошибокъ и заблужденій"1). Мы не можемъ вполнъ согласиться съ такимъ толкованіемъ термина. По нашему мнёнію, какъ предразсудокъ мышаетъ человыку принять правильное понятіе о чемълибо, такъ предубъжденіе препятствуетъ образованію правильнаго убъжденія. Разница между предразсудкомъ и предубъжденіемъ будетъ состоять въ томъ, что предразсудки, а равно и практическія суевърія, возникають обычно подъвліяніемъ непросвыщенной среды, слыно слыдующей традиціямъ прошлаго; предубъжденія же родятся подъ вліяніемъ чувствованій, склоняющихъ человыка къ образованію того

<sup>1)</sup> Радловъ. Философскій споварь. Спб. 1904 г.

или другого върованія при отсутствій для него достаточных основаній. Предразсудки являются болье или менье общими заблужденіями для людей данной категорій, предубъжденія же могуть быть и особенніми, отличающими ихъ владывца оть окружающей его среды. Въ томь обществь, гдь вращался Л. Толстой, върили въ искусство врачей, а онъ быль предубъжденія часто являются подупкою, на которой человьку удобно и пріятно спать и не слышать докучныхъ голосовъ разума и совъсти.

Какъ никто изъ людей не можетъ обходиться безъ сна, который, по пословиць, милье всего на свыть, такь и ни-кто изъ нихъ не можеть похвалиться тымь, что онь свободень оть суевирій, предразсудковь и предубижденій. Такъ ужь устроень человыкь, что его убъжденія, формулируемыя разсудкомь и потому отчасти оть него зависящія, еще болье зависять оть ирраціональной сферы. Потребности, чувства, желанія, привычки, склонности, страсти и т. п. состоянія дылають человыка внимательнымь, понятливымь и гостепрівиннымъ къ тому, что гармонируєть съ ними и поддер-живаєть ихъ, и невнимательнымъ, неповятливниъ и немо-датливамъ къ тому, что расходится съ ними и противорть-чить имъ. Не только голова оказываеть вліяніе на сердце и волю, но и еще большее влінніе оказывають сердце и воля на голову человъка. Почти каждый человъкъ выбираеть или устанавливаеть себв такія уб'яжденія, какія болье соотвытствують его потребностямь, склонностямь и интересамъ. Придворные люди придерживаются монархическихъ убъ-ждени не по требованию одного разсудка, но и по эгоистическому разсчету: монархическія уб'єжденія оправдывають ихъ потребности и упрочивають ихъ положеніе: стоить только почему-либо изм'єніся ихъ соціальному положенію, как'є изм'вняются ихъ потребности и чувства, а выбеть съ нимы претеривнають соотвътствующую метаморфозу и ихъ политическія убіжденія. Бываеть и обратная заміна—либераль-ныхь убіжденій—консервативными. Если бы какому-нибуць честолюбивому соціаль-демократу йли кадету предложили, напр., губернаторское м'ясто или министерскій портфель, и онь приняль бы предложеніе, то не было бы ничего поравительнаго въ томъ, что онъ измёниль бы свое политическое

стедо. И такая перемвна могла бы произойти не только по той причинь, что онъ лучше ознакомился и вврнве оцвниль тв стороны двйствительности, на которыя онъ раньше не обращаль вниманія, но и потому, что ему хотвлось бы быть министромъ и губернаторомъ въ полномъ согласіи съ самимъ собою, т. е. и съ своими убъжденіями.

Но хотя неустранимая никъмъ зависимость нашихъ убъжденій отъ ирраціональной сферы нашей психики и служить причиною множества нежелательныхъ и для насъ суевърій, предразсудковъ и предубъжденій, однако было бы неразумно совершенно уничтожать ее, если бы и была къ тому полная возможность. Дѣло въ томъ, что мы и въ области уоѣжденій отъ нея больше вы-игрываемъ, чѣмъ проигрываемъ. Прежде всего, если бы у насъ не было потребностей и сопряженныхъ съ ними чувствованій и желаній, мы не захотѣли бы брать на себя такое трудное и отвътственное дъло, какимъ является выработка убъжденій. Мы бы тогда жили безъ убъжденій, какъ живуть дъти, повинующіяся импульсамъ своей природы. Допустимъ, что мы какимъ-либо образомъ пріобрый какія-нибудь убъжденія. Если бы у насъ не было ирраціональной сферы, то они были бы для насъ совершенно безразличными и потому совершенно безсильными и ненужными. Убъжденія потому являются жизненными для насъ, что съ ними соединяются чувствованія, про которыя справедливо сказаль одинь писатель: "Человъкъ можетъ справедливо сказаль одинь писатель: "Человъкъ можеть втоптать въ грязь все, что считаеть своимъ, но только не чувство".). Убъжденія только потому и являются двигательными силами, что съ ними соединяются энергичныя желанія. Если бы у Колумба не было увъренности въ существованіи новаго свъта, то у него не было бы и желанія открывать его; если бы не было ни того, ни другого, то не было бы убъжденности въ этомъ; если бы не было убъжденности, то онъ не нашель бы въ себъ силы ни для того, чтобы самому побороть тъ препятствія, какія стояди на его пути въ Америку, ни для того, чтобы помочь сноимъ единомышленникамъ и спутникамъ по плаванію побъдить ихъ

<sup>(† 1)</sup> Ввято у Барта. Элементы воспитанія и обученія. Спб. 1913 г., стр. 87.

препятстія. Явилась въра-и открыта Америка, явится кого-либо другого въра-и будетъ сдвинута гора съ своего основанія! Движущая сила уб'єжденій есть посл'єдняя черта ихъ, на которую мы хотимъ указать. Если челов'єкъ твердо уб'єжденъ въ чемъ-нибудь, если в'єра его кр'єпка и не колеблется никакими сомнъніями, то она съ неодолимой силой увлекаеть его въ ту сферу, которая ей соотвътствуеть, и неизбъжно разръщается въ его поступкахъ. Вотъ почему, если намъ нужно знать, въ чемъ человѣкъ дѣй-ствительно убѣжденъ, то мы должны обратить вниманіе не на его аргументы и слова, какъ бы красноръчивы и горячи они ни были, а на его дъйствія: они служать показателями того, въ чемъ человъкъ на самомъ дълъ убъжденъ. "Я не могу, сказаль разь одинь великій ораторь, читать въ сердцахь людей". Это выраженіе было встрічено ироническими рукоплесканіями. "Да, возразиль онь, но я могу истолковывать ихъ дібствія". Дібствительно, если кто-нибудь вывать ихъ двиствія". Двиствительно, если кто-ниоудь защищаеть фонды той или другой промышленной или торговой компаніи, то онъ дучше всего докажеть свою увъренность въ успъхв ея операцій, если вложить въ ея предпріятіе свои собственныя деньги. Если кто-нибудь высказываеть увъренность въ томъ, что черезъ годъ будеть кончина міра и въ то же время снимаеть домъ въ аренду на цятнадцать лѣть, то мы безощибочно заключаемъ, что его увъренность въ истинности его заявленія не очень сильна" 1).

Отсюда мы приходимь къ такому зключенію относительно убъжденій: убъжденія суть твердыя впрованія человика, они собственно подскавываются интересами и чувствами человика, но устанавливаются разсудком в на основаніи данных нашего опыта; вслидствіе согласія съ чувствами, они представляются намь дорогими, а вслидствіе оправданія со стороны разсудка истінными; въ качестви таковых они становятся правилами нашей жизнедтя тельности, побуждая нась воспринимать и преобразовывать динивительность въ согласіи съ ними, пока противоричащия имъ показанія новаго опыта и нежелательных послидствія диятельности не заставять нась пересмотрить и

<sup>)</sup> Минго. Цит. соч., стр. 25.

изминить составленныя было убижденія. Научныя, или чисто теоретическія убъжденія опредъляють напи воспріятія, а практическія—нашу преобразовательную дъятельность разнаго рода. Л. Н. Толстой удачно сравниль убъжденія съ фонаремь, который человъкь, идущій во тьмі, несеть передъ собой на длинномь шесть Остановится человъкь въ своемь движеніи къ совершенству,—останавливаются и убъжденія въ своемь развитіи; идеть непрестанно человъкь впередь,—изміняются къ лучшему и его убъжденія, и въ томь и другомь случать убъжденія освіщають человъку его жизненный путь, ділають нашу волю зрячей и потому болье сильной и сміной, хотя и не всегда ведуть ее, куда слівдуеть.

Разъ намъ извъстны условія образованія убъжденій, то не трудно будеть указать, въ чемъ состоить убъжденіе, какъ воздъйствіе одного человъка на другого, и возможно ли оно? Поэть Ратгаузь въ своемъ красивомъ стихотвореніи "Два врага" пишеть, что люди всего больше страдають оть голода и сомнінія. Приглашая людей къ помощи голодающимъ, относительно и какъ бы отъ лица сомяввающихся онъ горделиво заявляеть: "Не простирайте къ нимъ объятій: вы имъ не можете помочь!" Правда-ли это? Върно то, что убъжденій нельзя передавать изъ рукъ въ руки, какъ съвстные припасы или деньги, но совершенно оши-бочно думать, будто одинъ человъкъ не можетъ помочь другому въ исканіи истины, въ выработкі убъжденій. Мы, правда, видъли, что человъкъ самъ вырабатываетъ убъждения путемъ размышления надъ данными своего опыта, на свой рискъ и страхъ и подъ своею отвътственностію. Но гдѣ есть рискъ, особенно значительный, тамъ человѣкъ обычно колеблется, мучается, иногда очень долго, прежде чѣмъ принять извѣстное рѣшеніе. Въ періодѣ сомиѣнія онъ отыскиваетъ и оцѣниваетъ данныя за и противъ извѣстнато отыскиваеть и оциниваеть данныя за и противь извистнато убъжденія. Чтобы сократить время мучительнаго колебанія между "да" и "ніть", а также чтобы не впасть вь ощибку, сомнівающійся самь обращается къ другимъ,—просить помочь ему въ выработкі убъжденія, откровенно указывая свои сомнівнія и затрудненія. Впрочемъ, иногда и сами убъжденные (проповідники, ученые, воспитатели), не дожидаясь призыва со стороны сомнівающихся, идуть къ

нимъ съ проповъдію своихъ убъжденій. Тогда-то и возникаетъ вліяніе одного человъка на другого, которое называется убъжденіемъ. Мы, слъдовательно, отвергаемъ митніе Ратгауза, какъ несостоятельное, но пользуемся его сравненіемъ сомнінія съ голодомъ. Какъ въ одномъ случав человъкъ съ удовольствіемъ принимаетъ пищу и извлекаетъ изъ нея питательные соки только тогда, когда есть у него апистить и имвется здоровый желудокъ, такъ и въ другомъ случав человвкъ только тогда принимаетъ и претворяеть предлагаемое ему върованіе, когда у него возбуждень умственный аппетить, имфется здоровая голова и въ удобопріемлемой формъ. Когда преподносится истина же человъка особенно преслъдуетъ духовный голодъ и духовная жажда? И какая форма духовной пищи является для него удобопріемлемой? Отвѣтить на эти вопросы значить указать условія и пріемы труднаго искусства уб'яжцать людей.

и Прежде всего нужно выбрать подходящее время для убъжденія. Самымъ благопріятнымъ временемъ будеть, вопервыхъ, то время, когда въ дущъ человъка происходитъ броженіе и бореніе между различными мотивами и мнъніями, что сопровождается мучительнымь сомнініемь, а также, во-вторыхъ, всё тё случаи, когда человёкъ, встретивши неожиданное или поразительное явленіе и затрудненіе, задумывается надъ ними. Отъ мучительнаго сомнанія человъкъ ищеть избавленія, затрудненіе хочеть устранить. необычное и странное осмыслить. Воть въ это-то время в нриходить на помощь болве сильный духомъ и умомъ его старшій брать. Тяжкіе дущевные конфликты, лищающіе человъка сна и аппетита и дълающие его страннымъ, чутьглазахъ недогадливыхъ дюдей; нели не безумнымъ въ удачи и страданія, заставляющія человіка доискиваться причинъ ихъ и спрашивать: "Отчего-это у другихъ все такъ гладко выходить, а мнв ничего не удается? Почему— это на меня всв бъды обрушиваются?" разнаго рода пора-зительныя явленія природы и событія жизни человъческой, составняющія злобу дня и заставляющія говорить о себъ на улицахъ и базарахъ; торжественныя событія жизнибееразлично печальныя (папр., смерть) или радостныя (напр., крестины, свадьбы, отправление на место службы),

дълающія каждаго человъка немножко философомъ,—служать самыми лучшими поводами для образованія убъжденій. Въ качествъ необходимой предпосылки для воздъй-ствія на другихъ путемъ убъжденія должно быть въ душъ ствія на другихъ путемъ убъжденія должно быть въ душь убъждаемыхъ чувство сомнінія, затрудненія или интереса: они именно задають уму человіна вопрось, на который онъ будеть искать отвіта; они именно ставять проблему, требующую рівшенія. Никто не можеть сравниться съ жизнію въ искусстві: ставить такіе вопросы. Воть почему было бы непростительно не пользоваться услугами ея. Не можеть быть лучшаго времени для выработки убъжденія въ цівности жизни, какъ случай поразительнаго самоубійства кого-либо изъ нашихъ знакомыхъ. Не найти лучшаго повода къ образованію убъжденія въ безсмертіи души, какъ смерть любимаго нами человъка. Если жизнь не ставить соотвітствующихъ проблеммь и не вызываеть затрудненій, то отъ искусства убъждающаго зависить создать ихъ или вызвать: иначе слова, убъждающаго, хотя докатятся до служа его учениковъ, но не дойдуть до ихъ сердець, где собственно и укореняются убъжденія. Всё пропов'ядники, воспитатели и учителя обыкновенно пользуются такими случаями жизни и пріемами, чтобы помочь своимъ семнів. вающимся, недоумёвающимъ и заинтересованнымъ слуша-телямъ. Но редко кто дользуется для образованія убежденій: теми случании жизни человека, когда онъ находится въ тъми случании жизни человъка, когда онъ находится върадостно-возбужденномъ состоянии по поводу совершения какого-нибудь дебраго дъла, когда, напр., душа его горитъ по причинъ побъды надъ природой или своимъ эгонямомъ. Воспитатели человъчества обычно пріурочивають свои наставденія и навиданія къ проступкамъ и ошибкамъ человъка, толкують тогда вкривь и вкось о виновности угнетеннаго брата, превращая его проступокъ чуть-ли не въуголовное преступленіе. Но въ это время навидаемий по причинъ угнетеннаго состоянія духа мало опособенъ къ воспріятію полезнихъ ученій и разсужденію и очень склонень къ самосправданію подъ вліяніемъ неумъреннаго обвиненія, не по той стать направленнаго. Нъты нужно пользоваться въ видахъ образованія убъжденій и героическимъ настровъ видахъ образованія убъжденій и героическимъ настроеніемъ духа; тогда всякое живое слово будетъ искрой, попадающей въ кучку пороха,—вътромъ, усиливающимъ горъніе.

Время убъжденія выбрано, надо приступать къ самому воздъиствію на человъка. Прежде всего нужно подготовить почву путемъ очистки ея отъ камней, зарослей и сорныхъ травъ, которыя помъщаютъ доброму съмени взойти и окръпнуть. Борьба съ ложными убъжденіями—дъло чрезвычайно трудное, по большей части безполезное и далеко не безопасное. "Не слъдуетъ, пишетъ практическій мудрецъ Шопенгауэръ, оспаривать чужихъ мивній: надо помнить, что если бы мы захотъли опровергнуть всв абсурды, въ какіе люди върять, то на это не хватило бы и Маоусаилова въка. Кто явился на свъть съ цълію серьезно поучать людей великимъ истинамъ, тотъ можеть считать себя счастливымъ, если останется цёль" 1). Мы знаемъ уже, почему такъ безнадежно стоить дело съ предубъжденіями. Бороться съ предубъжденіями человіка значить бороться съ чувствами его, значить идти наперекоръ его жизненнымъ интересамъ, зна-,чить требовать отъ него ни много, ни мало-перерожденія, значить будить его совъсть, которую ему удалось наконецъ усыпить... А такая борьба полна разнаго рода неожиданностей и одасностей! Такія требованія вызывають сильнъйщій и самый ожесточенный протесть. Припомнимь судьбу многихъ великихъ проповъдниковъ, служителей мысли: кого изр нихр она возвета на тронр; и какр много. ихъ она привела на Голгоеу! Опасно тревожить дикаго звъря! Не стоить и опасно метать бисеръ предъ свиньями! Если только нашъ внимательный; глазъ и анализъ подскажуть намь, что мы имбемь дёло съ человекомъ, которому не свойственна интеллектуальная добросовъстность, то лучие предоставить его на выучку природъ и жизни: они въ тысячу разъ лучше насъ выучать его по способу отъ противнаго. Но если нашъ діагнозъ не приводить къ установненію такой тяжкой больвии разума, мы не должны падать духомъ и не должны отказываться отъ попытки пере-убъждать человъка. Бывають въдь и добросовъстныя забиужденія и попадаются чистосердечные, искренніе люди среди заблуждающихся, не говоря уже о юношахъ, которые

Э Шопенгауеръ. Аферизмы житейской мудрости, стр. 187.

часто по неудержимому тяготвнію къ світу истины попадають въ дебри заблужденія.

Но даже при отсутствіи предуб'яжденій по данному вопросу было бы не ц'ялесообразно сразу же начинать по-с'явъ с'ямянъ истины. Предварительно нужно согр'ять и оросить почву, а потомъ познакомиться съ ея свойствами н произрастаніями. Выражаясь не иносказательно, необходимо прежде всего расположить человъка къ пскренности уваженіемъ, довъріемъ и любовію къ нему. "Для передачи истины, пишетъ Торо, нужны двое: одинъ говорящій, другой-слушающій. Единственное средство передавать истину—это говорить любовно. Только слова любящаго человъка бывають услышаны. Разсудокъ не долженъ говорить. Его звуки не естественны". Давши почувствовать своему собесъднику наше уважение и расположение къ нему, мы должны уяснить себъ, какими представленіями и мыслями онъ обладаеть, и примкнуть къ нимъ. "Это, пишеть проф. Паульсенъ, собственно тайна всёхъ искусствъ, задачей которой является научать, наставлять и убъждать... Отсюда правило: сначала спрашивать и выслушивать, потомъ убъждать. Понять это легко, но не такъ-то легко выполнить. По натуръ люди болъе склонны говорить, чъмъ слушать; они не хотять знать, что думають другіе; а предпочитають высказывать то, что сами думають... Искусство убъждать предполагаеть прежде всего искусство молчать и слушать. Нужно сначала представить высказаться другому; это представляеть двойную выгоду: во-первыхъ, другой можетъ послъ этого слушать, такъ какъ облегчилъ свою душу, а во-вторыхъ, вы знаете, что онъ чувствуетъ и думаетъ. Затъмъ можно начать возраженія, но всего лучше сначала повторить мнёніе другого, если вез-можно въ еще более ясной форме, чёмь онъ его высказаль. Этимъ, по крайней мъръ, закладывается довъріе; у другого является сознаніе: "стало быть мой противникь знаеть, какъ я смотрю на это дѣло; онъ понимаетъ меня, онъ спорить со мною не по недоразумѣнію". Затѣмъ слѣдуеть попытаться показать, въ чемъ именно возгрвніе другого явля-ется несостоятельнымъ, при чемъ, опять таки, всего лучше аргументировать съ его точки эрвнія: "твое возгрвніе исходить изъ такихъ-то и такихъ-то предпосыловъ, которыя однако не состоятельны", или: "оно упускаеть вина

такіе-то и такіе-то факты". Такимъ образомъ, можно постепенно привести его къ сознанію: "Мое воззрѣніе не вполнѣ ложно или нелѣпо,—этого никто не думаетъ и не можетъ думать—оно имѣетъ свои основанія, но оно недостаточно, оно требуетъ провѣрки и поправки". Такова задача настоящаго діалектика: какъ бы незамѣтно приводить собесѣдника къ своей точкѣ зрѣнія, такъ чтобы ему казалось, будто онъ самъ именно такъ думаетъ и самъ нашелъ поправку" 1).

Мудрые совъты проф. Паульсена разсчитаны не только на то, чтобы съмена падали на готовую почву (т. е. сообщаемыя мысли примыкали къ наличнымъ представленіямъ убъждаемаго), но и на то, чтобы возбудить у него довъріе, не задъть его самолюбія и не посягнуть на его свободу. Нельзя не замътить при этомъ, что отъ совътовъ Паульсена немножко отдаеть тою хитростію, которая носить названіе дипломатической. Въ дополнение къ его совътамъ мы особенно подчеркиваемъ то, что проповъднику какъ при возраженіяхъ (т. е. отрицательной сторонъ работы), такъ и при изложени своихъ доводовъ (т. е. положительной сторонв) нужно всячески избътать сухихъ разсужденій. На ихъ гибельность укавываеть уже Руссо въ своемъ сочинении "Эмиль, или о воспитаніи". "Никогда, пишеть онъ, не обращайтесь къ мододежи съ сухими разсужденіями. Облекайте разумъ въ плоть и кровь, если хотите сдёлать его воспріемлемымъ для нея. Старайтесь, чтобы языкъ ума проходиль черезъ сердце-тогда онь будеть услышань. Я остеретусь... прочесть Эмилю длинную и тяжеловъсную радею... Я начну съ того, что постараюсь расшевелить его воображение: я выберу время, мъсто, предметы, наиболтье благопріятные для того впечатлівнія, которое хочу произвести; я призову, такъ сказать, всю природу во свидътели нашихъ разговоровъ; сощиюсь на Высшее Существо, твореніемъ котораго она является, въ подтвержденіе истины можуь словь; сдінаю Его судьею между Эмилемъ и мною; отмвчу мвстность, гав мы находимся, скалы, рощи, горы, окружающія нась, какъ памятники его и момхь обязательствъ: я вложу въ свои взгляды, въ свой тонъ, въ свои жесты энтузіазмъ и пыль, который хочу внущить ему" 2).

<sup>&</sup>quot;) Паульсенъ. Педагогика. Пер. съ нём. Энгельгарита. Мэд. газ. "Школа и Жизнь", стр. 162—163.

У Руссо. Эмиль, или о воспитаніи. Изд. газ. "Шк. и Ж.", Спб., 1918 г., стр. 821.

учить, такъ и чужіе выводы бывають мало уб'вдительны. Но они, кромътого, если повторяются часто или произносятся докторальнымъ тономъ, вмѣсто согласія вызывають оппозицію противъ безцеремоннаго педанта. Точеніе морали можетъ вызвать только отвращение къ ней, а не расположение. Можетъ при этотъ пострадать и проповъдникъ. Разсказывають, что дикіе убили одного миссіонера, который имъ, повидимому, и не желалъ и не сдълалъ никакого зла. Когда ихъ спросили: "За что вы убили его?"—"За то, былъ отвътъ, что онъ слишкомъ много наставленій даваль намъ". Всякій, кто присутствоваль на пробныхъ урокахъ исторіи, часто заканчивающихся нравственнымъ приложеніемъ, испытывалъ и испытываетъ чувство неловкости въ то время, когда практикантъ-учитель, заканчивая свою миссію, начинаетъ навидать учениковъ въ томъ, чему учитъ насъ исторія или какъ мы должны жить. Неловко какъ-то делается тогда за учителя, и за его учениковъ, и даже за человъка и положительно тошно становится въ случаъ ложнаго паеоса съ его восклицательнымъ и вопросительнымъ знаками, тире и многоточіемъ. Невольно вспоминаются слова Руссо: "Ивть ничего безполезнъе, ничего неумъстнъе морали, которой заканчивается большинство басенж, жакъ будто эта мораль не излагается или не должна излагаться въ самой басна такъ, чтобы читатель сумыль схванить ес. Зачымь же, присоединяя эту мораль въ концв, денать его удовольствія найти ее самому?.. Надо, чтобы самолюбіе учителя веегда оставляло мъсто для его (т. е. ученика) самолюбія; надо, чтобъ онъ могь говорить себъ: я понимаю, я соображаю, я дъйствую.... Следуеть всегда быть понятнымь, но не следуеть всегда говорить все: кто говорить все, тоть мало высказываеть, такъ какъ подъ конецъ его перестаютъ слушать" 1).

Но если ученикъ самъ сдѣлалъ соотвѣтствующій выводъ, то не безполезно наставнику придать ему точную, красивую и выразительную форму. Всего лучше въ этомъ случаѣ воспользоваться готовымъ изреченіемъ, заимствовавъ его изъ Св. Писанія, изъ бездоннаго кладезя народной мудрости и изъ сочиненій поэтовъ и вообще писателей. Что представляєть собою слово въ отношеніи къ представленію и понятію, тѣмъ же является изреченіе и афоризмъ въ отношеніи къ

<sup>1) 9</sup>mbjb, crp. 289.

сужденію, т. е. они закрвіняють мысль въ нашей намяти. они дають намь возможность во всякое время вызвать ее въ сознаніи и пустить въ обороть, они же, наконець, оживляють въ нашей душь и тв образы и чувствованія, съ которыми были связаны при своемь запоминаніи. Много имъется такихъ изреченій, которымь "безъ волненья внимать невозможно". Часто они, всилывая въ нашемъ сознаніи, оберегають насъ отъ искушеній, спасають въ случав опасности, вызывають въ нашей душв цёлый рой мыслей и чувствъ и дають толчокъ къ спасительному перевороту. Не даромъ держится и до сихъ поръ у непосредственныхъ людей върованіе въ магическую силу словь!

Точной и красивой формулировкой убъжденія заканчивается умственный процессъ по образованію его: оно найдено. облечено въ слово и сдвиалось дострящемъ памяти. Но въдь убъжденія существують для того, чтобы руководиться ими въ жизни: то, что не опредъляеть жизни, не заслуживаеть и названія убъжденія. Надо поэтому позаботиться о томъ, что-бы просвъщенный человъкъ заявилъ о своемъ новомъ убъжденіи другимъ людямъ, по возможности торжественно. Торжественное заявленіе объ убъжденіи, какъ ръшеніи дъйствовать извъстнымъ образомъ, обязываеть чедовъка быть върнимъ сдъланному въ присутствіи другихъ объщанію. Воля человъка слаба и потому нуждается для осуществиенія своихъ трудныхъ рёшеній въ вспомогательныхъ побужденіяхь, откуда бы эти последнія ни получались. Ученикъ, ръшившій отстать отъ табаку, громогласно заявляеть своимъ товарищамъ, что съ завтрашняго дня онъ не возьметь папиросы въ руки. Зачвиъ онъ двязеть такое заявление своимъ товарищамъ? Очевидно, не для ихъ пользы или удовольствія, потому что имъ въ большинствів случаевъ совершенно безразлично, будеть ин онъ тратить свои деньги на табакъ и коптить свои легкія или ніть. Онь своимь торжественнымь заявленіемь хотёль укрёпить свою волю на случай искуппенія, усиливая тв мотивы, по коимъ онъ рвшиль не курить, новымь-желаніемь сдержать объщаніе, данное при свидътеляхъ. И много нужно имъть безпардонности, чтобы после такого заявленія съ спокойнымь и развязнымъ видомъ въ присутствіи товарищей вновь возвратиться къ своей осужденной привычкв! Въ школьной практикъ весьма благодътельными являются общія торжественныя объщанія, дълаемыя цълымъ классомъ послъ того, какъ классь пришелъ къ какому-нибудь объщанію и ръшенію, какъ, напр., не раззорять птичьихъ гнъздъ, не дразнить товарищей, не употреблять скверныхъ словъ и т. д.

Въ цъляхъ углубленія выработаннаго и объявленнаго убъжденія необходимо немедленно же провести его въ жизнь, насколько это возможно. Многое можно сказать на ту тему, что дъятельность имъеть ни съ чъмъ несравнимое значеніе. въ процессв углубленія, провърки и исправленія сложивших-ся убёжденій, но при условій внимательности къ тому, что получается отъ нашихъ дъйствій по убѣжденію внѣ насъ и внутри насъ. Сравненіе того, что ожидается нами отъ нашихъ дъйствій, съ тъмъ, что на самомъ дълъ получается отъ нихъ для насъ и для другихъ, является глубоко развивающимъ и поучит ельнымъ занятіемъ даже для старца. Оно самымъ лучшимъ образомъ знакомить каждаго человъка какъ съ съ нимъ самимъ, такъ и съ внъшнею для него дъйствительностію; оно же болъе безпристрастнымъ образомъ опредъляеть объективную ценость какъ насъ лично съ нашими убъжденіями, такъ и другихъ людей и предметовъ. "Чело-ловъкъ, пишетъ Гете. познаетъ себя не думая; а дъйствуя. Только въ усиліяхъ исполнить полжное онь узнаеть себъ цвиу". То же самое нужно сказать и относительно значенія двятельности для познанія вившней двиствительности. Самый внимательный, опытный и умный человёкъ не въ со-стояніи предугадать и представить себё все то, что можеть при извёстныхъ условіяхъ произойти въ его душё и во внёшнемъ мірв. Двиствительность, что бы ни говорили намъ люди, восхищающеся силою мысли, неизмъримо богаче всякой мысли и самаго плодовитаго воображенія. И всегда она, даже въ пустякахъ, иначе обставляетъ свои происшествія, чъмъ какъ мы ожидаемъ на основаніи прежнихъ опытовъ подобнаго рода. И это нужно сказать не только о внъщней дъйствительности, объемлющей всёхъ и все, кромё насъ, мо и о насъ самихъ, о нашей душе: и наша дуща полна неогра-ниченныхъ возможностей и потому въ каждомъ случав можеть подарить насъ какимъ-нибудь сюрпризомъ. Дъланіе да-еть намъ знаніе. А что можеть быть цаннае для насъ истиннаго знанія о дайствительности, отъ степени соотват-

ствія съ которой зависить достоинство нашихь убъжденій? Но мало этого. Никто въ сравненіи съ жизнедъятельностію не умфетъ такъ хорошо ставить недоумфиные вопросы и такъ властно требовать отъ насъ отвътовъ на нихъ, что ведетъ, въ свою очередь, къ пересмотру и исправлению убъжденій. У того, кто живеть и дъйствуеть сознательно и внимательно, до конца его жизни убъжденія измъняются и соверщенствуются именно потому, что сама жизнь и двятельность настойчиво указывають къ нимъ соотвътствующіе жоррективы. "Въкъ живи, въкъ учись". А что сказать о тъхъ пріятныхъ и непріятныхъ возбужденіяхъ, которыя мы испытываемъ отъ всякаго соприкосновенія съ действительностію? Могутъ-ли сравниться съ ними наши надежди и опасенія по своей силь, непререкаемости полнозвучности? Ħ Самое маленькое волненіе сердца при совершеніи добраго или злого дъла не бываетъ-ли болъе убъдительно для насъ, чъмъ самая красноръчивая процовъдь? Кто и что сравнится съ жизнію по ея способности ударять по струнамъ сердца? И слово человъческое сильно не тъмъ-ли именно, что вызы-ваетъ въ насъ сердечное волнение? Не говоримъ уже о томъ, что всякая попытка проявить въ внё свои убёжденія дёлаеть ихъ еще пороже въ нашихъ глазахъ: къ ихъ пънности, опредъляемой ценностію потраченнаго на ихъ выработку труда и сопряженныхъ съ ними чувствованій и надеждь, присоединяется добавочная ценность-ценность потраченных в на осуществленіе ихъ усилій. Вмісті съ цінностію вограстаеть тогда и сила убъжденій: они дълаются крвиче, потому что къ силв техъ доводовъ, на колорыхъ покоятся они, присоединяется могущественная сила привычки. Отсюда вытекаеть основное правило, котораго никогда не следуеть забывать при выработке убежденій: поближе ка жизни и -побольше энцани,--поближе къ этой великой учительниць, которая никогда не устаеть давать намъ уроки и отъ уроковъ которой никто изъ насъ не можеть уклониться!

Второе важное правило при образованіи убъжденій не ограничивалься воздійствіемь на одинь разсудокь чрезь предъявленіе извістныхь возраженій противь предубъжденій и доказательствь вы польну ноцаго убъжденія, но постараться подійствовать на чувства убъждаемаго, потому что вы нихь именно заключаются корни, питающіє и укрып-

няющіе убъжденіе: "Истина, пишеть епископь Өеофань Затворникъ, пога она не вошла въ сердце, есть то же, что пыль на полированной доскъ: повъетъ вътеръ и все снесетъ. Истина же, принятая сердцемъ, что елей, прошедшій въ кости" Въ качествъ иллюстраціи того, какъ нужно и какъ не нужно убъждать, мы приведемъ двъ замътки-одну изъ Бальзака и другую изъ разсказа Чехова "Дома". Бальзакъ разсказываеть, какъ двое молодыхъ мужей убъждали своихъ жень не требовать себъ дорогихъ подарковъ къ празднику Рождества. Одинъ изъ нихъ (банковскій чиновникъ) съ карандащемъ въ рукахъ и цифрами на бумагъ очень подробнои обстоятельно доказываль, что покупка подарка будеть тратой, обременительной и раззорительной для ихъ годового бюджета: онъ указалъ всв статьи дохода, не исключая и процентовъ съ запаснаго капитала; перечислилъ всѣ статьи расхода пеизбъжныя и въроятныя, точно опредълилъ сумму расхода по каждой статьв, подвель балансь и оказалось доказаннымв, какъ 2×2=4, что на покупку рождественскаго подарка нъть ередствъ. Жена его молчала, но неособенно внимательно олушала. Другой супругь поступиль Когда жена намекнула ему на свое желаніе пріобрасти дорогое украшеніе, онъ охотно поддержаль его. Послів, когда жена его уже успъла отвлечься отъ мысли о подаркъ, во время объда; въ присутствіи ся, онъ обратился къ своему другу съ просьбой одолжить сму взаймы денегь, необходимыхъ ему для картежной игры. Просьба была предъявлена другу таинственнымъ тономъ, но такъ, что жена все-таки разобрада главное. "Ты хочешь играть въ карты?" спросила жена. "Да! хочу попытать счастія", отвътиль мужь. Какъ чолько другь ушель, жена, еще не успавшая побороть волненіе оть страха предъкартежной игрой, стала упрашивать мужа не прать въкарты и, чтобы убъдить его въ ненужности рискованной игры, добровольно и охотно отказалась отв подерка. Настали праздники. На одномъ изъ вечеровъ сонижеь объ молодыя парочки. На женъ банковскаго чиновника блистало новое дорогое украшенів, а жена другого—обра-щала на себя вниманів полько своимъ очень милымъ обрапренежь къ мужу ). Такъ была посрамлена двойная итальянокая бухгантерія!

У Зам'втку изъ Бальзака мы изложили овоими словами.

Чеховъ, съ своей стороны, разсказываетъ, какъ прокуроръ Окружного Суда Быковскій убъждаль своего семилътняго сына Сережу не курить табаку. Сначала онъ пробовалъ подъйствовать на него выражениемъ своего недовольства ("я тебя не люблю и ты мыв не сынъ", "прежде ты былъ хорошимъ мальчикомъ, а теперь испортился") и силою юридическихъ доводовъ. "Ты, говорилъ онъ сынишкъ, уличенъ въ трехъ нехорошихъ поступкахъ: куришь, берешь изъ стола чужой (подразумъвается—отцовскій) табакъ и лжешь. Три вины!" Послѣ этого прокуроръ—отецъ сталъ выяснять Сережѣ, что такое собственность и какъ нужно относиться къ чужой собственности. "У тебя, говоритъ отецъ, есть лопадки и картинки... Въдь я ихъ не беру? Можетъ быть, я и хотъль бы ихъ взять, но... въдь они не мои, а твои!"— "Возьми, если хочень!" простосердечно замътилъ Сережа. Ты пожалуйста, папа, не ствсняйся, бери! Эта желтенькая собачка, что у тебя на столъ, моя, но я въдь ничего... Пусть себъ стоить!" Отецъ, напомнивъ сыну, что онъ самъ подариль ему, отцу, свою желтенькую собачку, продолжаль свои объясненія на счеть собственности, но такъ сбивчиво, что сынъ не сталъ его слушать. Оставивъ зыбкую юридическую почву, прокуроръ перешелъ на гигіеническую: онъ началъ говорить о вредъ табакокуренія, особенно для малольтнихъ, выразилъ сожальніе, что самъ куриль и даже напомниль о преждевременной смерти дяди Игнатія, курившаго табакъ. Успъха никакого! "Онъ меня не слушаетъ", думаль отець. "Очевидно, онь не считаеть важными ни сво-ихъ проступковъ, ни моихъ доводовъ. Какъ втолковать ему?" Изъ дальнъйшихъ разговоровъ съ сыномъ прокуроръ поняль свою ощибку. "У него, (т. е. сыва) въ головъ свой мірокъ, и онь по своему знаеть, что важно и что не важно. Недостаточно подтасовываться подъ языкъ, но нужно также умъть и мыслить на его манеръ. Онъ отлично бы поняль меня, если бы мнъ... было жаль табаку, если бы я обидълся, заплакалы. Потому-то матери незамънимы при воспитании, что онъ умъють заодно съ ребенкомъ чувствовать, илакать, хохотать. Логикой же и моралью ничего не подълаещь. Ну что я ему еще скажу? Что?" Послъ нъкоторыхъ печальныхъ размышленій отець занялся разсматриваніємь рисунковь овоего Се-режи и непринужденной болтовней съ нимъ. Но воть, когда

**₹**";

сынь попросиль отца разсказать ему на сонъ грядущій сказку, онъ сталъ импровизировать довольно нескладно и неинтересно о престаръломъ царъ, объ его стеклянномъ дворцъ, о громадномъ садъ съ фруктовыми деревьями, цвътами, птицами, фонтанами и т. д. Началъ потомъ говорить о наследнике паря-хорошемь мальчике, но съ однимъ недостаткомъ—онъ курилъ табакъ. "Что же дальше?" спрашиваетъ заинтересовавшійся Сережа. "Отъ куренья царевичъ заболёль чахоткой и умеръ... Дряхлый и бользненный старикъ остался безъ всякой помощи... Пришли непріятели, убили - старика, разрушили дворецъ и уже въ саду теперь нътъ ни черешень, ни птицъ, ни колокольчиковъ. Такъ-то, братецъ"... Сказка произвела на Сережу сильное впечатлъніе. "Глаза его подернулись печалью, и чемъ-то похожимъ испугъ; минуту онъ глядълъ задумчиво на темное окно, вздрогнулъ и сказаяъ упавшимъ голосомъ: "Не буду я больше курить". По уходъ сына прокуроръ размышлялъ по поводу случившагося. "Цочему мораль и истина должны подноситься не въ сыромъ видъ, а съ примъсями; непремънно въ обсахаренномъ и позолоченномъ видъ, какъ пилюли? Это не нормально. Фальсификація, обманъ... фокусы... Вспомниль. онъ присяжныхъ засъдателей, которымъ непремънно нужноговорить "рачь", публику, усваивающую исторію только по былинамь и историческимь романамь, себя самого, почерпавшаго житейскій смысль не изъ проповъдей и законовъ, а изъ басенъ, романовъ, стиховъ... "Лъкарство должно быть. сладкое, истина красивая. И эту блажь напустиль на себя человъкъ со временъ Адама... Вирочемъ... быть можетъ, все это естественно и такъ и быть должно... Мало-ли въ: природв цвлесообразныхъ обмановъ, илловій..."

Какъ приведенная иллюстраціи, такъ и всё предыдущія разсужненія одинаково говорять противъ того, чтобы понимать убёжденіе, какъ вліявіє одвого человіка на другого, въ смыслів воздійствія на одинь умь убіждаємаго. Такимъ путемъ можно только создать научныя убіжденія, не затрагивающія нашихъ интересовъ. Въ другихъ же случаяхъ кого проймень одной чистой логикой? На помощь ей должна придти логика чувоївъ. Не тоть лучше убіждаєть, кто лучше доказываєть и послідовательніе мыслить, а тоть, кто, заражая убіждаемаго своими чувствами, наполняя его воображені е

своими плънительными образами, очаровывая красивой мощью своего духа и увлекая своимъ примъромъ, подступаеть и къ разсудку его съ доказательствами того, что предлагаемые образы, чувства и поведение суть истинные и пополезные для жизни. Каждая философская система, по словамъ В. Джемса, для признанія своей раціональности должна удовлетворять многочисленныхъ требованіямъ: 1, она должна отвъчать нашимъ логическимъ запросамъ, главнымъ обраотвъчать нашимь логическимь запросамь, главнамь соразомъ, по своей ясности и полнотъ, 2, до извъстной степени опредълять наши ожиданія будущаго, такъ чтобы у насъ не было чувства неувъренности, безпокойства и страха предъбудущимъ; 3, должна быть согласна съ нашими желаніями (счастія), 4, должна взывать къ темь изъ нашихъ природ-ныхъ силъ, которыя мы больше всего ценимъ (активность, стремленіе къ борьбѣ) и 5, должна удовлетворять до нѣкоторой степени эгоизму 1). Тѣ же требованія молчаливо, но постоянно предъявляются и убѣжденію: удовлетворяєть оно имъ, тогда оно пріемлется; не удовлетворяетъ—отвергается. Чтобы облегчить проникновеніе върованія чрезъ такія многочисленныя заставы, убъжденіс не можеть дъйствовать изолированно: воть причина, почему оно почти неотдълимо оть внушенія и только тогда идеть въ душу человъка царскимъ путемъ, когда предваряется или сопровождается исихическимъ зараженіемъ и очарованіемъ и подкрыпляется внушительнымъ примъромъ. Разсмотрънныя нами въ предыдущихъ главахъ психическое зараженіе, внушеніе, подражаніе и очарованіе, возбуждая или усиливая въ душт убъждаемаго другія потребности, чувства и желанія, въ противовъсь или дополненіе къ доминирующимъ, именно въ нихъ и чрезъ нихъ полтотовляють почву для новаго убъжденія, съ ними гармонирующаго и ихъ променяющаго. Не будь этой новой эмоціональной подпочвы, новому убъжденію не на чемъ было бы держаться. Разсудокъ при убъжденію на на чемъ было бы держаться. Разсудокъ при убъжденію нашими потребностями и интересами. На основаніи сказаннаго мы можемъ дать такое опредъленіе убъжденію, понимаємому въ смыслъ воздъйствія одного человъка на другого: оно есть соджйвоздійствія одного человърно оть воли. Сиб. 1904 г., изд. Пъгочисленныя заставы, убъжденіе не можеть дъйствовать

Джемсъ. Зависимостъ ръры отъ воли. Спб. 1904 г., изд. Пи-

ствіе сомнъвающемуся или недоумъвающему человтку въ выработкт, въ качествъ директивы жизни, твердаго върованія, наиболье отвичающаго его насущнымъ потребностямъ. наличнымъ познаніямъ и логическимъ запросамъ, — содъйствіе, соединяемое съ вышеуказанными способами вліянія на человтка.

Способностью убъждать другихъ людей отличаются ть люди, которые съ общирными познаніями (особенно въ области духовной жизни), богатымъ воображеніемъ и проницательнымъ и глубокимъ умомъ соединяютъ жаръ или теплоту сердца, твердость воли и преданность благу чело-въчества. Главными орудіями ихъ въ дълъ убъжденія служатъ мудрость и задушевность. Мудрость импонируетъ и свътить, задушевность привлекаеть и согръваеть. Мудрътоть, кто знаеть и умъеть всякому растолковать, какія тоть, кто знаеть и умбегь всякому растолковать, какія высшія цёли и лучшія средства для нашей жизнедёятельности. Классическимъ примёромъ мудреца, который до сихъ поръ не превзойденъ ни однимъ изъ людей, служить Сократь. Жадные до споровъ и падкіе на смёхъ посторонніе слушатели бесёдъ Сократа мёшали ему въ его великомъ дёлё убёжденія людей: они своимъ любещитствомъ и насмёщками не давали ему возможности проявлять ту задушевность, которой, напр., была проникнута его прощадьцая бесёда съ учениками. Задушевность чуждается не только ироній, но и юмора: не мёсто смёху тамъ, гдё совершается великое тамиство служенія цетинё. Смёхъ, хотя и благожелательный, раздёляеть людей, одного (смёющагося) ставя выше, а другого—ниже. Здёсь же, при убёжденій, двё души должны соединиться другь съ другомъ, какъ равноцённыя а другого—ниже. Здёсь же, при убеждени, две души должны соединиться другь съ другомъ, какъ равноценныя величины, ничего не скрывая другь отъ друга и всёмъ обменивансь. Тогда-то и появляется задушевность, скупая на слова, но богатая по результатамъ. Задушевность создаеть такую близость между двумя душами, что изъ одной души въ другую изливаются мысли какъ бы сами собою. Тогда бываеть достаточно одного слова, чтобы другой человежь ощутиль венне мысли и поддался ся обаянию, хотя бы она и не облекалась въ красивыя одежды. Когда человекь мыслить самъ про себя, то ведь онъ не прибъгаеть къ красивымъ выраженіямь. Такъ бываеть и при задушевной беседе. Разукрашенноя рёчь уступаеть мёсто свяшевной беседе. Разукрашенноя рёчь уступаеть мёсто свяшевной беседе. Разукрашенноя рёчь уступаеть мёсто свяшевной беседе. щенной простоть; приманка удаляется—и чистая, святая истина предстаеть предъ человъкомъ въ своей прекрасной наготъ.

Убъждение есть высшее дъйствие и состояние сравнительно съ разсмотренными действіями и состояніями-зараженіемъ, внушеніемъ, подражаніемъ и очарованіемъ. Убъжденіе, есть состояніе человіка, уже пробудившагося къ духовной жизни и начавшаго эту жизнь. Какъпробудившійся въ незнакомомъ мъстъ человъкъ прежде всего старается разобраться въ окружающихъ его предметахъ и явленіяхъ съ темъ, чтобы определить наиболее верную линію своего поведенія, такъ и пробудившійся для духовной жизни человъкъ старается съ тою же цълію выработать убъжденія. Процессь ихъ выработки отличается преднамиренностію, сознательностію и самостоятельностію. И убъждающій и убъждаемый намъренно идуть на встръчу другь къ другу-первый съ твмъ, чтобы помочь другому въ отыскиваніи истины, а второй-сь темь, чтобы принять эту помощь. Убъждающій, по выраженію Сократа, только убъждаемому родить мысль, которая изначала была скрыта въ его душв подъ толщею житейскихъ наслоеній: последнія, подобно деревяннымъ опилкамъ въ кипящемъ котлъ, приходять въ брожение и скрывавшаяся подъ ними мысль показывается на свъть Божій. Убъждающій облегчаеть муки рожденія мысли, но рождающій можеть обойтись и безъ его помощи. Въ противоположность очарованію, запечаглвиному характеромъ полусознательности, процессь образованія убіжденій, при помощи другого человіка, протекаеть въ атмосферъ яснаго сознанія. Производится судъ идеями, провфряются ихъ доводы, устанавливается родство, докапываются до ихъ происхожденія-и все это настолько освещается сознаніемь, что убеждаемый можеть дать подробный отчеть въ своей работе и ся результатахъ. "Исповадь" Л. Н. Толстого представляеть отчеть его въ томъ, какъ у него образовались религюзныя убъжденія. Проф. Бехтеревъ, сравнивая убъждение со внушениемъ, говорить, что въ то время, какъ внушение незаметно проникаеть съ чернаго, по большей части открытаго хода, убъжденіе честно и открыто проходить черезь парадный ходъ. Вліяніе убъждающаго не уничтожаєть свободы и самосто-

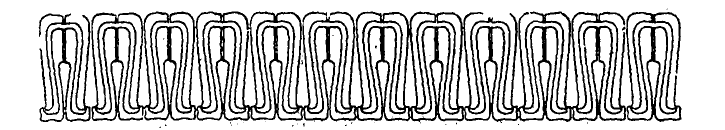
ятельности убъждаемаго: онъ въ правъ принимать убъжденія другого ціликомъ или частію и въ прав'я въ точно такомъ же видъ и отвергуть ихъ. Если онъ и принимаетъ ихъ, то все-таки признаніе ихъ зависить только отъ него самого. Чувство своей свободы не покидаеть вырабатывающаго свои убъжденія ни ва минуту. Какъ свободныя порожденія мыолящаго человъка, убъжденія носять на себъ печать своеобразія своего автора. Тысячи, милліоны людей могуть быть увёрены въ чемъ-нибудь одномъ, но каждый будеть въровать по своему. Разъ навсегда опредъленныя и застывшія формулы върованій могуть регулировать убъжденія людей, не посліднія не могуть вполнів укладываться въ нихъ. Въра есть чувство живое и оживляющее: она-не стоячая вода, а родникъ, бьющій изъ нъдръ земныхъ. Будучи яркими показателями своеобразія личности каждаго человвка, убъжденія служать теоретическою основою характера. Они сообщають настроенію и жизнедъятельности человъка единство направленія и устойчивость въ движеніи по нему. Убъжденія по своему составу являются очень сложнымь комплексомь образовы, мыслей, чувствъ и стремленій, опаянныхъ въ видъ разумнаго върованія во что-нибудь важное для челов'вка; въ нихъ и чрезъ нихъ человъкъ устанавливаетъ согласте между многоразличными и многочисленными дуппевными состояніями; убъжденія полагають конець анархіи вь душевномъ міръ. Они же своєю могущественною властію надъ другими состояніями сообщають и твердость своему обладателю, ту твердость и непреклонность, о которой такъ сильно и красиво выразился Магометь въ следующих словахъ: "Всли бы солние стало по правую мою руку, а луна—по левую и повелели бы мне молчать, то и тогда я не сталь бы повиноваться". Кто имветь такую твердую точку опоры подъ-собою, чтобы такъ мужественно и властно говорить, тотъ не можеть быть рабомъ дъйствительности и жертвою обсто-ятельствъ. Онъ самъ преобразовываеть дъйствительность и создаеть обстоятельства. Убъжденія такимъ образомъ являются неоскудъвающимъ источникомъ мощи и творческой силы человъка. Свободно порождаемыя разумнымъ человъ-комъ, они въ ту самую минуту, когда освобождають его отъ рабства обстоятельствамъ, дплають его господиномъ не

только надъ настоящимъ, но и надъ будущимъ. Лежащая въ основъ ихъ въра, представляющая невидимое-видимымъ и желаемое и ожидаемое-настоящимъ, часто сама для себя свое оправданіе, т. е. создаеть такія условія во создаетъ внъшнемъ міръ, что на самомъ дълъ невидимое дълается ожидаемое-становится действивидимымъ и желземое И тельнымъ. Но такую силу-творить новое и желаемое сообщають человіку только ті убіжденія, съ которыми совпадаеть истина. Убъждение и истина могуть быть сильны только во взаимномъ проникновении, но въ отдъльности онъ часто являются безсильными и безплодными. Блаженътоть человъкъ, который причастенъ истинъ: она свътитъ ему на жизненномъ пути, она освобождаетъ его отъ боязни и исполняеть мужества, она удесятеряеть его силы и увеличиваеть его власть и надъ собой, и надъ внешнимъ міромъ. "Познайте истину,—и истина освободить вась". "Всв блага-ничто предъ благомъ истины; всв сладости-ничто предъ сладостію истины, блаженство истины безмірно превосходить всв радости" (изреченіе буддійской мудрости). Если въ истинности нашихъ убъжденій насъ укрыпляють согласующіяся съ нимъ воспріятія нашего новаго опыта и благотворныя последствія нашей деятельности, то обратныя явленія, т. е. замінаемыя нами противоріння и нежелательныя последствія деятельности поселяють ва насъ сомненіе въ истинности убъжденія. Сомнініе заставдяєть насъ пересматривать и измінять наши убіжденія. Такъ параллельно порочному пути (когда дурныя чувства склоняють къ обравованію ложныхъ убъжденій, а тъ влекуть къ вредной дъятельности и ложнымъ воспріятіямъ) - образуется спасительный путь (когда противоръчія опыта и вредныя послъдствія дъятельности ведуть къ исправленію ложныхъ убъжденій, а исправление ихъ требуеть очищения сердца отъ дурныхъ чувствованій). Не нужно только человіку быть инертнымъ и слепымъ, чтобы найти въ конце концовъ истину.

В. Тихомировъ.

(Окончание будеть).





## Національная идея въ исторіи.

(Прододженіе).

Исключительное значение личности и дъятельности Петра Великаго во всей русской исторіи, конечно, неоспоримо; неоспоримо, въ частности, вліяніе его на дальнійшую судьбу русской національной идеи и русскаго національнаго савмого вы вонательное или отрицательное мы пока говоримъ). Первое (общее значеніе) прямо не входитъ въ нашу задачу, второе (частное) ближайшимъ образомъ къ ней носится. Его мы и будемъ, главнымъ образомъ, здесь иметь вь виду. Въ томъ и другомъ отношеніи значеніе Петра Великаго далеко не одинаково понималось и понимается представителями русской науки и русской общественно-политической мысли. Одни слишкомъ преувеличивають его (значеніе), другіе слишкомъ умаляють; одни проявляють къ личности Преобразователя чрезмерныя симпатии, другіе такія же антипатіи. Такое, одинаково чуждое научной объективности, отношение стоить въ связи съ ихъ общими философско-историческими и общественно-политическими арвніями. Не одинаково до противоположности отнесся и русскій народъ къ Петру Великому: одна часть преклонилась предъ нимъ и прославила его, какъ національнаго генія, героя-благодътеля, сдълала его предметомъ благоговъйнаго культа (это преимущественно просвещенные Петромъ тогдашніе русскіе европейцы, напр.: Нартовъ, назвавшій его "земнымъ богомъ"; Ломоносовъ, прославившій Петра, какъ человъка Богу подобнаго; Державинь, благоговъйно вопрошавшій: "не Богъ ли въ немъ сходилъ съ небесъ.?" Неплюевъ, Годовинь. Посощковъ и другіе современники, сотрудники или единомышленники его); другая часть возненавидъла своихъ сказаніяхъ о немъ "нарядила его въ самые постылые образы, какіе нашлись въ хламв ел представленій" 1)

<sup>1)</sup> Проф. Ключевскій т. IV с. 309.

(это, главнымъ образомъ, темная масса простого русскаго народа не вмъстившая въ своемъ сознаніи образъ царя, который "работалъ какъ матросъ, од вался и курилъ какъ нъмецъ, пилъ водку какъ солдатъ, ругался и дрался какъ гвардейскій офицеръ", 1) и объявившая его самозванцемъ, антихристомъ и т. и). Противоръчій и пристрастія здъсь много, спокойствія и объективности, даже въ настоящее время, не всегда достаточно. Слишкомъ велика историческая личность этого гиганта, слишкомъ крутой повороть имъ произведенъ въ исторіи Россіи, чтобы онъ (Петръ Великій) могъ уложиться въ узкія (тымъ болые партійныя) рамки и вызвать единомысліе въ оцінкі своего значенія. Два противоположные взгияды на Петра Великаго и его реформу нашли своихъ представителей въ двухъ теченіяхъ нашей общественно-политической мысли XIX в.—западничествъ и славянофильствъ. Западники отнеслись къ нему восторженно, хвалебно, какъ къ первому (?) насадителю западной культуры, первому государю, ставшему въ опредвленио враждебныя отношенія къ старорусской жизни и старорусскому быту, объявившему имъ безпощадную войну. Бълинскій самый видный между западниками, (но самый непоследовательный и непостоянный во взглядахъ изъ всёхъ русскихъ писателей), несомивнно искренній и пламенный въ выраженіи своего поклоненія и своей вражды, горячо, вдохновенно воспиваеть Великаго Петра, и не менье горячо выражаеть свое презръне ко всей допетровской Руси. Для него Петрв, "величаншее явленіе въ исторіи всего человічества..., божество, воззвавшее къ жизни, вдунувшее душу живую въ поверженное въ смертную дремоту тело Россіи" (т. IV с. 333); "Новый Навинъ," "Новый Моисей, воздвигнутый Богомъ для извлеченія русскаго народа изь душнаго и темнаго плівна авіятизма. Петръ В.—это путеводная звізда Россіи, візно долженствующая указывать ей путь къ преуспанію и спавъ.: Онъ далъ Россіи свъть и сдълаль русскихъ людьми. Человъческое существованіе для Россіи начинается съ Петра" (VII т. с. 413; славянъ Бълинскій ставить ниже витайцевъ) и т. д. Въ такомъ же родъ, хотя и невъ такомъ пламенномъ и восторженномъ тонъ, высказываются о Петръ и другіе представители западничества (С. Соловьевь, Каве-

<sup>1)</sup> Ibid. c. 299.

линъ и т. д).—Намъ хочется остановиться еще на одномъ хвалитель Петра, который не менье благоговыйно къ нему относится, хотя исходить при этомъ изъ другихъ основаній, -имъемъ въ виду В. С. Соловьева. Въ западническомъ лагеръ онъ не числится, его относять, и не безъ достаточ-ныхъ основаній къ славянофиламъ позднъйщей формаціи (лъвому крылу ихъ-по Милюкову, хотя самъ онъ отъ нихъ отгораживается весьма энергично). Считая высшимъ идеаломъ личной и народной жизни полное самоотречение, В. С. Соловьевь благоговъйно останавливается на тъхъ моментахъ русской исторіи, когда нашъ народъ проявляль наибольщее національное самоотреченіе и преклоняется передъ тъми лицами, которые подавали примъръ сами и такъ или иначе содъйствовали проявленію народнаго самоотреченія. Два такихъ "великихъ" момента находитъ онъ въ нашемъ націо-нальномъ прошломъ: призваніе Варяговъ, когда русскій народъ принялъ чужую власть и эпоху Петра Великаго, когда онъ приняль чужую цивилизацію. Въ томъ и другомъ случав, по его мивнію, онъ совершиль "истинно патріотическій подвигь", отрышившись оть національнаго самолюбія и, добавимъ отъ себя, доказавши, свою несостоятельность въ устроеніи своей государственной жизни и въ созданіи національной культуры (что касается второго момента, то, какъ извъстно, народъ тамъ совершенно не причемъ). Для него Петръ-"историческій сотрудникъ Божій, лицо истинно провиденціальное, теократическое"; онъ даль Россіи "реальную возможность стать христіанскимъ царствомъ" 1), своимъ "историческимъ подвигомъ возвратилъ ее на тотъ христіанскій путь, на который она стала при Св. Владимиръ" (с. 144); "реформа Петра вопреки всякой видимости имъла въ сущности глубоко христіанскій характеръ, ибо была основана на нравственно религіозномъ актъ національнаго самосужденія" (с. 160. Мы увидимъ какимъ христіа-ниномъ быль Петръ Великій). Самыя мрачныя дѣянія это-го царя находять свое благоволительное объясненіе и даже извинение у нашего философа, даже такія, какъ пытки и казнь царевича Алексвя (онъ передагаеть вину на высшее духовенство и "знатныхъ особъ", къ которымъ Петръ обра-

<sup>1)</sup> Собр. соч. т. V. о. 527. 528.

тился за совътомъ 1), а напр. противоканоническій строй, насильственно имъ установленный, прямо ставитъ ему въ заслугу 2). Понятно, что искорененіе чувства національнаго достоинства (да и не только національнаго), и любви къ національному укладу жизни, если не прямо, то косвенно проникающія всю реформаторскую дъятельность Петра В., насажденіе "національнаго самоотреченія" до совершенной потери не только національнаго облика, но и національнаго духа, до полнаго онъмеченія, — понятно, что такого рода дъянія у него тоже не находять осужденія, какъ дъянія "истинно христіанскія". (По мнънію Соловьева событія XVII в., особенно исторія патр. Никона и старообрядчества, показали "отсутствіе всякаго идеальнаго содержанія въ русскомъ народъ"—с. 159).

Совершенно иначе смотрить на Петра В. и на значение его реформы другое отмъченное теченіе русской мысли XIX в.—славянофильство. Какъ ранніе представители его, такъ и позднъйшіе, не отрицая государственно-политическихъ заслугъ Петра В., большого значенія его въ дълъ сближенія Россіи съ Европой, насажденія въ ней европейской цивилизаціи, съ полнымъ осужденіемъ относятся къ пріємамь его реформаторской дѣятельности, къ его борьбѣ съ національнымъ укладомъ жизни и совершенно безобидными особенностями сдожившагося національнаго быта, къ его стремленію во что бы то ни было онвмечить русскій народъ. Несомивнио, что въ своемъ нерасположения къ Петру славянофилы иногда впадали въ противоположную, сравнительно съ западниками, крайность, умаляя его историческія заслуги, преуведичивая значеніе до Петровской эпохи и недооцівнивая значеніе Петербургскаго періода русской исторіи. Но несомн'янно, что и правды много въ ихъ обви-неніяхъ, и отрицать ее въ настоящее время невозможнобезъ явнаго насилія наць исторической истиной. Даже кіе поклонники запада изъ современныхъ, какъ П. Милю-ковъ, хотя и ослабляють значеніе и основательность протеста современниковь Преобразователя противь реформы, своля его къ борьбъ за бороду и старое платье, къ протесту противъ табаку ("брадобрите и табакъ—такова націоналистическая формула этого времени"—"идуть къ Москвъ нъм-

<sup>1)</sup> Цит. соч. т. V. Ст. Византивит и Россія с. 583-536.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid. c. 157 и др.

цы, послёдуя брадобритю и табаку, во всесовершенное благочестія ниспроверженіе" 1)—но уже не возводять его въ божеское достоинство, не падають предъ нимъ въ слёпомъ благоговеніи ницъ, какъ ранніе западники. Ни разбираться въ противоречивыхъ сужденіяхъ о Петре В., ни давать подробную оценку его деятельности намъ нетъ нужды, для нашей цели достаточно самыхъ общихъ замечаній, поскольку это поможеть намъ опредёлить—какую услугу, или какой вредъ принесъ Петръ національному делу въ Россіи.

Нельзя, конечно, умалять заслугь Петра, но не слъдуеть ихъ и преувеличивать, тъмъ болъе, что въ преувеличиваніяхь такая д'вятельность и такой д'вятель не даются. Главная оппибка, въ которую впадають слишкомъ усердные поклонники Петра, состоить въ пренебрежительномъ отношенім ихъ къ тому, что дізалось до него сближенія Россіи съ Европой и вообще въ слишкомъ солиженія воссій съ перопои и воооще въ слишкомъ низкой оцінкі ими до петровскаго періода русской исторіи,
—и одновременно съ этимъ (и вслідствіе этого)—въ преувеличенной оцінкі значенія "Петербургскаго періода".
Петръ европеизироваль русское государство, сближеніе
Россій съ Европой послів него стало безмоворотно совершивнимся фактомъ—это вірно, но вірно и то, что начало и
подготовлено было это діяло задолго до него. Если можно съ некоторымъ основаниемъ сравнивать Петра съ Навиномъ (Бълинскій), который вакончил подготовленное и наполовину совершенное Моисеемъ дело-ввейъ въ обътованную землю уже вплотную подведенный къ ней народъ, завершилъ покореніе уже въ нъкоторой части покоренной земли (Моисей завоеваль заіорданскую половину Палестины и подвель евреевь къ Іордану), то сравнивать его съ Моисеемъ, который, начиная великое дело освобожденія народа, не имёль совершенно предшественниковъ, создавалъ при помощи Божіей все самъ, -- это сравненіе будеть уже явнымъ преувеч личеніемь. Мысль о необходимости сближенія Россіи съ Европой возникла задолго до Петра. Уже Каевская Русь находихон въ дъятельномъ общени съ западными государствами; бъдствія удіньно-вічевого періода и татарскаго владычества затормозили это общеніе, но какъ только стала собираться Русь подъ властію московскихъ государей, такъ стало

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hat. coq. c 179.

все больше и больше оживляться и ея общение съ западной Европой. Начиная съ Ивана III-го, оно уже не прерывается. Постепенно и чъмъ дальше, тъмъ въ большемъ и большемъ числё начинають появляться въ Москве заёзжіе "нѣмцы"—лекаря, мастера, архитекторы и т. п., устанавли-ваются болѣе или менѣе регулярныя дипломатическія и торговыя сношенія съ "заморскими" странами (напр. съ Англіей при Иванъ Грозномъ); распространяются въ высшемъ московскомъ обществъ иноземные обычаи, развлеченія, костюмы, возникаеть стремленіе къ изученію иностранныхъ языковъ-и все это въ такомъ масштабъ, что, какъ мы видъли, въ XVII в. уже появляется довольно серьезная оппозиція противъ излишняго увлеченія иноземщиной и иноземцами, противъ "чужебъсія," появляются "стародумы" и "старовъры", какъ естественная реакція новаторскимъ ув-леченіямъ. Факты, оюда относящіеся, можно найти въ любомъ курст русской исторіи и если вдуматься въ нихъ, то станеть совершенно яснымь, что не только мысль о необ-ходимости сближенія Россіи съ Европой и потребность въ немъ наэръли до Петра, но и фактическое осуществление ихъ начато задолго до него и успъло уже дать свои плоды; "уже до Петра-говорить проф. Ключевскій,начертана была довольно цъльная преобразовательная программа, во многомъ совпадавшая съ реформой Петра, въ иномъ шедшая даже дальше ея" 1). Петръ В. сдвиаль уже иномъ педшая даже дальше ея" 1). Петръ В. сдвиаль уже предръщенное исторіей дъло, "сталь преобразователемь какъ бы невзначай, какъ будто нехотя поневоль," его реформа была "дъломъ непроизвольнымъ и необходимымъ" 2). Если Петръ прорубиль окно въ Европу; то не нужно забывать, что къ втому окну давно тянулся русскій народъ, а Тоаннъ Грозный даже открыто (хотя ѝ безуспъпно) ломился въ него и именно тамъ, гдъ прорубиль его Петръ (25 лътняя война за Балтійскія гавани съ Ливонскимъ орденомъ, Швеніей и Питрой. Значить Петръ из святел въ петрей исторіи ней и Литвой). Значить Петръ не явился въ нашей исторіи, какъ deus ех machina, не слетель съ неба на землю какъ некое божество, сразу все перевернувшее вверхъ дномъ, онъ явился не раньше и не позже, чёмъ могъ явиться по условіямъ нашего историческаго развитія. Онъ только ус-

<sup>1)</sup> Lian. coq. 7. 1V c. 275.

<sup>2)</sup> Ibid c. 278.

кориль историческій процессь, сообщивь ему благодаря личнымъ особенностямъ бурный революціонный характеръ, 1) Совершенное Петромъ должно было совершиться и неизбъжно совершилось бы, только, быть можеть, позже и иной формъ. Когда и какъ? На это трудно отвътить врядъ ли основательно поступаютъ тѣ, которые утверждаютъ, что, не будь Петра, мы бы могли только теперь оказаться въ такомъ состояни, въ какомъ было русское общество при Петръ 2). Разсчетъ этотъ ни на чемъ не основанъ. Въ исторіи часто явленіе медленно подготовляется, но очень быстро совершается, какъ гнойный нарывъ, медленно и мучительно назрѣвающій и очень быстро разрѣшающійся, если онъ созрълъ. Намъ казалось, напр., что господство нъмцевъ Руси никогда не кончится и они будутъ до скончанія въка "вадить на нашихъ спинахъ" и править нами, вадили при Юріи Крижаничь, но случилась нежданная вой-на и наши историческіе "благодьтели", хотя и не съ нуж-ной быстротой, но все таки сравнительно скоро разлетьлись во всв стороны. Какимъ фантазеромъ, а можеть быть и вольнодумцемъ назвали бы человъка, который примърно въ
1913 г. сказалъ бы, что чрезъ 2—3 года прекратится 200
лътнее плъненіе русскаго народа нъмцами.? А жизнь это
сдълала очень скоро. Такъ и съ реформами Петра. Новый Петръ, менъе эфектици, можетъ быть, и менъе крутой, могъ явиться позже, но плоды его двятельность могла дать болве обильные и лучшіе гораздо раньше. Японцы европеизировались чуть не на 200 леть позже насъ и, не смотря на это и на то, что по крови и по исторіи они отстоять неизмеримо дальше отъ европейцевъ, чвиъ мы, достигли въ культурномъ отношении (по крайней мъръ въ области матеріальной культуры, которая и имъется въ виду, когда идетъ ръчь о реформаторской дъятельности Цетра) за нъсколько десятковъ

<sup>1)</sup> Ibid c. 292.

э) По расчету кн. Щербатова, историка и публициста Екатерининскаго времени, Россія того состоянія, въ какомъ она находилась кь концу XVII в. могла бы достигнуть безъ Петра при благопріятныхъ условіяхъ лишь къ концу XIX в. (къ 1892 г.)—Пыпина нъсколько уменьшаєть этотъ срокъ: "старая Русь во сто лътъ едвали бы успъла сдълать то, что одълано было въ одно царствованіе Петра"—Характеристики митературных минній ота двадцатых до пятидеся\_ тыхъ годовъ. (Историч. очерки). Изд. 3-е С.-П.Б. 1906 г.; с. 319.

лътъ не меньшихъ успъховъ, чъмъ мы за двъсти, а особенно въ военномъ, какъ показала русско-японская война. И реформа прошла у нихъ спокойно, безъ внутреннихъ потрясеній и безъ изличняго, "національнаго самоотреченія" японцы остались самими собой и послъ того какъ усвоили европейскую культуру, косъ имъ силою не ръзали, кимоно полиція съ нихъ не срывала и за сохраненіе національнаго облика на каторгу, и висълицу ихъ не посылали. Значитъ, слишкомъ посцъщная, хотя и нужная операція, совершенная притомъ недостаточно искуссно, по своимъ результатамъ можеть оказаться гораздо худшей, чёмь поздняя, но исполненная умъло. Здъсь мы подходимъ къ самому для насъ важному-способу проведенія реформъ Петромъ В. и содержаню ихъ, инфвиниъ, какъ сейчасъ увидимъ, для русскаго народа, какъ народа, какъ націк, роковое значеніе.— Онъ вознамърился сразу передълать Россію въ Европу. Но такъ какъ ничто въ жизни и исторіи не дълается сразу, а совершается постепенно и требуеть осторожности и терпвнія, того именно, чего у Великаго Петра было меньше всего, то и получился цёлый рядъ печальных рособенностей его реформы. Первая изъ нихъ; "безпримърно-насильственный", "отталкивающе безчеловъчный" способъ ся осуществленія і). Жестокости, которыми сопровождалось проведеніе реформъ дъйствительно "безпримърны", и по количеству пролитой крови только одного Грознаго Ивана можно поставить рядомъ съ Великимъ Петромъ. Затвиъ, посившностью проведенія раформъ можеть быть объяснена и другая характерная ся особенность—вившній, поверхностный ся характерь. Сдвлаться европейцемъ по одному царскому указу при желаніи очень трудно, тыть болье противь желанія, а одъть европейское платье, обрить бороду, нацыпить парикъ и, закуривъ намецкую трубку, повернуться спиной къ сложившемуся національному укладу жизни и народному міровозэрвнію было сравнительно легко, особенно для людей случая и удачи, людей безъ прошлаго хничемъ не связанныхъ съ народомъ, какихъ много развелось вокругъ престола при Петръ и особенно при его ближайщихъ преемницахъ и преемникахъ (вродъ Остермана, Ягужинскаго, Би-

<sup>1)</sup> Проф. Ключевскій, пит. соч. с. 275. 292.

рона и т. п. ). Въ такомъ направленіи и осуществляются реформы. Съ барабаннымъ боемъ на площадяхъ и улицахъ повельвается русскимъ людямъ (1700 и 1701 г. г.) одъть "кафтаны венгерскіе, верхнее платье саксонское и французское. а исподнее, камзолы, штаны, также сапоги, башмаки и шапки и менцинамъ шапки, кунтуши, юбки и банимаки тоже нъмецкие". У городскихъ воротъ ставятся особые стражи для наблюденія за бородами и костюмами. Ослушники караются жесточайшимъ образомъ. За небритую бороду—нещадно батогами, за торгъ русскими платьями-кнутомъ, конфискаціей имущества, каторгой и даже висълицей. "Впервые русское законодательство, измъняя своему серьезному тону, низопыю до столь низменныхъ предметовъ, вмѣшиваясь въ въдомство парикмахера и портного" 1) (преслъдование русскаго костюма и бороды мы встратимъ и въ нарствование Николая I-го). Результаты: по внъшности русское общество пріобрѣло европейское обличье—нарядилось въ камзолы, напудрилось, обрилось, украсилось косами и т. д. Но на одной внѣшности остановиться, конечно, было нельзя и не этого, разумбется, хотвив Петръ; костюмъ и борода для него только вывъска, долженствовавшая свидътель-ствовать о некоторой внутренней переменъ, целью было превратить русскихь въ европейцевъ. Здёсь выступаеть третья, наиболёе печальная сама по сесё и по своимъ послъдствіямъ, обобенность Петровой реформы: Превращеніе мыслимо въ двоякой формъ. Превращаемый, усвояя чужое, перевоплощаетъ его въ своей личности, претворяетъ въ свое; обогащаясь чужимь, своего не теряеть; для такого превращенія требуется время, оно совершается при нікоторомъ осизволеніи и участіи превращаемаго, носить боліве или меніве свободный и глубокій характеръ. Второй способъ состоять вы томы, чтобы, отказавшись оты самого себя, поддвлать себя подъ другого; одвити чужой костюмь, взять на прокать и чужое лидо; свое ввками накопленное потерять, чтобы пріобрёсть сомнительное чужое, это путь какъ будте менъе замысловалый (какъ и всякая поддълка) и болъе сворый, и туть легче впасть въ искушение насильственнаго переодіванія: По "личнымь особенностямь", а отчасти,

<sup>1)</sup> fbid, a. 289.

пожалуй, и по требованію обстоятельствъ, Петръ избраль второй способъ: вмъсто созданія русской культуры съ помощью Европы, онъ захотёлъ передёлать русскихъ въ нёмцевъ (что на дълъ свелось къ поддълкъ русскихъ подъ нъмцевъ). Желаніе онъмечить своихъ подданныхъ самая большая, самая опасная и кажется, наименте подлежащая спору, ошибка Петра. Даже для чужихъ, стороннихъ наблюдателей русской жизни она была ясна, и при томъ такихъ; которые съ націонализмомъ и въ отдаленномъ родствъ не состоятъ. Вотъ что пишетъ одинъ изъ нихъ-Ж. Ж. Руссо въ своемъ Contrat social (II, VIII): "Петръ захотълъ дълать нъмцевъ, англичанъ, когда нужно было дълать русскихъ; онъ помъщалъ своимъ подданнымъ навсегда сдълаться темь, чемь они могли бы быть, уверивь ихъ, что они то, чёмъ они не были"1). Наметивши цель, Петръ со свойственною ему ръшительностью и прямолинейностію довелъ дъло до конца. Протести только раздражали его и располагали къ большей непреклонности. Въ концъ-концовъ онь дошель до явной ненависти ко всему, что въ такой или иной степени носило на себъ отпечатокъ русской старины. Къ сожалвнію, онъ не ограничился стрижкой бородъ и обръзываніемъ фалдъ у ферезей и однорядокъ, а напожилъ свою желтаную руку и на болте серьезныя вещи. Такъ, опасаясь вліянія патріарха и возможнаго съ его стороны протеста противъ своихъ реформаторскихъ увлеченій и личныхъ излишествъ и пороковъ, онъ рѣшилъ навсегда устранить его со своей, дороги: уничтожиль патріаршую власть на Руси, замёнивъ ес менёе авторитетной и болве нодатливой, антикановической по существу, полупротестантской по форм'в властью оберъ-прокурора, отдавъ судьбы русской церкви въ руки "добрыхъ и смёлыхъ офицеровъ". Здёсь кстати сказать, что Цетръ вообще съ уставами церковными мало считался, хотя читаль апостола и пълъ на клиросъ. Онъ, наприм., самолично разводилъ своихъ приближенныхъ съ женами и женилъ ихъ на другихъ (Ягужинскаго); самъ нъкоторое время обходился бевъ вънчанія; случалось, что уставши держать вънець въ каче-ствъ шафера, приказываль прекращать вънчаніе 2); можно бы

<sup>1)</sup> У Градовскаго цит. соч. т. VI, с. 179.

<sup>2)</sup> П. Милюковъ. Цит. соч. ч. 3 вып. 1. с. 171.

и еще привести нъсколько примъровъ подобнаго отношенія къ православной Церкви этого "историческаго сотрудника. Божія", какъ называетъ его В. С. Соловьевъ, но и по приведеннымъ можно судить, какъ имъ была обезличена и унижена церковь; такого "давленія" она, кажется, и въ татарскую эпоху не испытывала. 1) Понятно почему большинстводуховенства (и не по невъжеству своему только, какъ мають нёкоторые историки 2) оказалось не на сторонѣ Петра, понятно почему темная, непросвыщенная, но благочестивая масса объявила его антихристомъ и самозванцемъ. Нетръ разопиелся съ народомъ въ его въръ и жизни, въ его міровозэръніи и увлекъ за собою верхніе слои русскаго общества: Любви его къ Россіи и самоотверженнаго служенія ей отрицать нельзя, какъ нельзя отрицать и настоятельной необходимости реформъ, но эта любовь вылилась въ такія формы и преобразованія проведены такимъ образомъ, чтовижеть съ великой пользой Петръ принесъ Россіи и непоправимый вредъ. "Факть преобразованія быль въренъ, но формы его были нерусскія, а неръдко и прямо основнымъ обравомъ противоръчащія народному духу"—такъ писаль Достоевскій 3). Не подлежить сомивнію далве, что Петръ, превращая своихъ подданныхъ въ нѣмцевъ, дѣлалъ это вовсе не изъ платонической любви къ Европѣ, равно какъ воеваль съ остатками старины вовсе не изъ вражды къ Россіи, было бы дико утверждать подобное; польза собственно пользу эту онъ поняль слишкомъ односторонне осуществлению ся пошель слишкомъ прямо и просто. Петру принисывають слова, будто когда то имъ сказанныя: "намъ нужна Европа на нъсколько десятковъ лътъ, а потомъ должны повернуться къ ней задомъ", намъ хочется въ-рить этимь одовамъ, какъ "хочется" проф. Ключевскому, Милюкову и другимъ, но нашей увъренности препят-

образоваль ее на "протестантскій ладь", признають и сочувствующіе его реформа мисеральные историки—изъ современных покловниковъ Запада, напр. И. Мисково. Цит. мъсто.

Проф. Ключевскій. Цат. соч. т. IV. с. 291—292.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Собр. соч. Изд. Маркса, 1895 т. IX с. 104.

ствуеть слишкомъ ясно сквозящая во всёхъ реформаторскихъ начинаніяхъ Петра неумфренная любовь къ этой Европъ и еще менъе умфренная вражда къ родному быту. И исторія не на сторонъ тѣхъ, которые признають эти слова достовърными: русское общество (интеллигенція) не только не "повернулось задомъ" къ Европъ черезъ "нъсколько лѣтъ", а въ теченіе двухъ стольтій неизмънно рабольпствовало передъ ней, робко прислушиваясь къ тому, что говорять о немъ въ Европъ, 1) жертвовало своими интересами, кровь свою проливало, чтобы только оправдать свое европейское званіе и заслужить похвалу отъ учителей. Конечно, не Петръ въ этомъ виновать всецъло, но большая доля вины лежить на немъ. Онъ обезличиль русское общество, подорваль въ немъ въру въ себя, въ свои силы, толкнуль его на путь рабской зависимости отъ Европы, отдалъ въ руки нъмцевъ, заковаль въ нъмецкія формы жизни. Въ одномъ изъ своихъ стихотвореній ("Петру") К. С. Аксаковъ обращается къ нему, съ такими словами:

Могучій мужь! Желаль ты блага, Ты мысль великую питаль, "Вь тебв и сила и отвага И духъ великій обиталь. Но истребляя эло въ отчизив, Ты всю отчизиу оскорбиль;

<sup>1)</sup> То какой степени доходила эта боязнь общественнаго мивніи Европы и желаніе имфть его на своей сторов'є, даже у людей принципіально ей враждобных в, можеть пеказать следующій случай, имбешій м'всто уже въ половин'є ХІХ в'вка В. Кирфевскій задумать издать собранныя имъ народныя д'всни. По цензурнымъ условіямь того времени и такое, безобидное по существу, очень цівнюе но своюму значенію, изданіе не могло быть сділано безъ усиленных хлочоть (и въ конців концови півсни не увидізи світа при жизни собирателя). Ив. Кирфевскій пишеть брату, чтобы онъ вастойчиво просиль министра (Уварова) о пісняхь, а мотивировку совітуєть та кую дгавное, на чемъ основываться, это то, что цівсни народныя, а что весь народь поеть, то не можеть сділаться тайною. Уваровь вірно это пойметь, такъ же и то, какую репутоцію совлюють собо єз Европів наша ценвура, запретивъ народныя пісни и еще старинныя. Это будеть смілот во ссей Геріалиіи." (Пьщинь Цит. соч. с. 263). Уваровь повидимому, Европы не испугался, но Кирфевскій искревно вірніь въ дійствительность этого пугала.

Гоня пороки русской жизни,
Ты жизнь безжалостно давиль.
На самобытный трудъ, стремленья.
Не вызывалъ народъ ты свой,
Въ его не върилъ убъжденья
И весь закрылъ его собой.
Вся Русь, вся жизнь ея доселъ
Тобою презръна была.

По существу такъ же, хотя исходя изъ другихъ основаній и имъя другую цъль (-восхвалить "величайшаго изъ нашихъ царей"), характеризуетъ съ этой стороны человъкъ совершенно противоположнаго образа мыслей-Чаадаевъ: "Петръ Великій отрекся от древней Россіи предъ, лицемъ цълаго міра... Онъ вырыль пропасть между нашимъ прошедшимъ и нашимъ настоящимъ бросилъ въ нее кучей всв наши преданія... Онъ преклонился передъ Западомъ... Онъ ввелъ въ нашъ языкъ слова Запада и свою новую столицу назваль именемь Запада, онъ бросиль свой наследственный титуль и приняль титуль Запада; наконець онь почти отказался от собственного имени и много разъ подписывалъ свои верховныя решенія именемъ Запада. Съ этого времени, постоянно обращая глаза на страны Запада, мы, такъ сказать, только вдыхали въ себя воздухъ, приходившій оттуда и питались имъ". 1) Онъ раскололъ русское общество. до него цвльное и единое по духу и жизни, на двъ половины; онъмеченные верхи и простой народъ становятся чужими другь другу; первые пошли по нути дальнъйшаго онвмеченія и космополитизаціи, образовавь изъ себя, но мъткому выражению Хомякова, нъчто вродъ европейской колоніи, брошенной въ страну дикарей, последній остановился и застыль, и благо, что застыль, потому что, только поэтому сохраниль потерянную интеллигенціей народную душу. Этоть разрывь проходить черезь всю дальныйшую исторію, чувствуется и трагически переживается лучщими русскими людьми, но попытки подойти къ народу, сблизиться съ нимъ почти никогда не бывали успъщными. Взаимнаго пониманія и теперь мало, какъ мало его было въ прододжение всего XVIII и XIX столетія, несмотря на "хожденіе въ народъ",

<sup>1)</sup> Пыпинь. Цит. соч. с. 176.

всякаго рода "переряживанія" и другія "героическія "сред-ства. Пропасть остается. Единаго по духу народа не стало со времени Петра. Необходимая почва для здороваго роста національнаго самосознанія утеряна надолго. Нужна была сотня лътъ Ідля того, чтобы, оглушенное Петромъ, оно начало мало по малу оживать. Заслуга Петра Великаго передъ русскимъ народомъ и русской исторіей велика: онъ создаль сильное государство, обезпечилъ ему дальнъйщее развитіе и внешнее и внутреннее, но служениемъ государству онъ и ограничиль свою задачу. Онъ всегда говориль о благъ государства и цениль только то, что содействуеть достижению государственнаго могущества: народъ и духовная культура. даже Церковь, въ его глазахъ самостоятельной ценности не имъли. Только то, что служило пользъ государства, онъ насаждаеть: кораблестроеніе, мореплаваніе. математику, естествознаніе; только нужныхъ для государства людей онъ подготовляль: офицеровь, кораблестроителей, мореходовь, фабричныхъ и другихъ мастеровъ, правовъдовъ, камералистовъ и т. д.; такія же заводиль школы: морскую академію, навигацкую, артиллерійскія, инженерныя, цыфирныя и т. д.; реорганизуетъ армію, флотъ, заботится о развитіи промышленности, торговли и т. д., и т. п. Какъ видимъ, это-чисто утилитарная, или, точнъе, утилитарно-государственная культура, настоящей культуры (духа) Петръ какъ будто не знаеть и знать не хочеть; подлинно культурных в людей въ Петровской Руси мы немного встрётимь, вся культурная масса современниковь Петра и ближайшаго времени—это. большею частію, культурные дикари съ европейскою вивш-ностью, признавшіе прежнюю чистоту правовь, прежнее благочестіе смішными остатками старины. Такимъ образомъ. ири несомивниомъ повышени уровня матеріальной культуры, Петровская реформа мало содъйствовала настоящей жультурности русскаго общества; увеничение государственной мощи сопровождалось оскудениемъ народнаго духа; усвоеніе "благъ" европейской цивилизаціи—идейно-національнымъ обнищаніемь; пріобретеміе культурной внешноности-упадкомъ національнаго быта и потерей добрыхъ нравовъ; односторовнее и неглубокое просвъщение умапотемниніемъ національнаго самосознанія Прогрессивная вообще, реформаторская двятельность Петра несомнино задержала дальнъйшее развите національнаго самосознанія; что Петръ этого хотъль, никто, пожалуй, не скажеть, но что его дъятельность имъла такой результать—это съ очевидностью показала дальнъйшая исторія.

видностью показала дальнийшая исторія. XVIII и начало XIX в'яка—это эпоха небывалаго оскудънія національнаго духа въ русскомъ обществъ, самыхъ разнообразныхъ "маній": галломаніи, англоманіи и особенно, конечно, германоманіи, эпоха полнаго національнаго безличія, полной потери веры въ свои національныя силы и въ возможность достиженія (и даже существованія) своихъ національных задачь, время небывалаго въ исторіи народовъ раболъпства передъ иноземщиной. Правда, тогда были нъкоторыя особыя условія, мъшавшія нормальному ходу нашего государственнаго и національно-политическаго развитія, какъ: (въ началъ) дворцовыя смуты, отсутствіе опредълен-наго порядка престолонаслъдія, господство временщиковъ и особенно (-потомъ) общее антинаціонально-космополитическое настроеніе европейскаго общества, которому русское общество твиъ легче поддалось, что уже было денаціонализовано и онвмечено Петромъ; потеряло способность жизь своимъ умомъ, свиклось съ мыслью, что ему назначено судъбою идти въ хвостъ европейскихъ общественно-политическихъ и культурныхъ теченій; оно не только въ это время осво-бодилось отъ національнаго самомейнія, но и отъ всякихъ признаковъ національнаго самоуваженія, достигло высшей степени "національнаго самоотреченія" (имвемъ въ виду все время "культурное русское общество", а не народъ). Особенно печальный въ этомъ смыслѣ періодъ представляєть время отъ смерти Петра Великаго до Елисаветы и послѣ Елисаветы до Екатерины II-й, когда русскій престоль зани-мають или люди чуждые Россіи, глубоко равнодушные къ судьбамъ русскаго народа, открыто выражавшіе овое пре-аржніе къ нему (Петръ III, не скрывавшій своего нераспо-ложенія къ Россіи, преклонявшійся передъ Фридрихомъ Прусскимъ, безславно прекратившій побъдоносную войну съ нимъ и все время находившийся подъ его вліяніємъ);— или малолетніе (12-летній Петръ Ц-й), или совершенно неспособные къ управленію государствомъ, не интересова-вшівся имъ и передававшіе его въ руки временщиковъ нъмцевъ (Анна Тоанновна, окружившая себя курляндскими

нъмцами (Биронъ, братья Левенвольдъ, Остерманъ, Минихъ и др.), вручившая имъ управленіе тосударствомъ, а сама предавшаяся развлеченіямъ и удовольствіямъ).—Елисавета отстранила нъмцевъ, поставивъ на ихъ мъсто рукскихъ людей по рожденію и по духу. Это была настоящая русская государыня, стремившаяся и государствомъ править въ русскомъ духъ, но поворота сколько нибудь ощутительнаго въ сторону освобожденія отъ иноземнаго вліянія не произошло въ ея царствованіе, высшее русское общество продолжало идти по проложенной Петромъ дорогъ и, оттъсняя нъмцевъ отъ распоряженія судьбами русскаго государства, находилось подъ обаяніемъ западной культуры, по прежнему раболъпствуя передъ ней.

Гораздо важнъе въ этомъ отношении царствование Екатерины II-й, когда произошель благопріятный повороть въ затормозившемся національномъ развитій русскаго общества, слабый, правда, но какъ первый по времени весьма замъчательный. Нъмка по происхожденію, Екатерина В. полюбила Россію, съумъла принести ей много пользы и заслужить народную признательность. Къ этому времени передовое общество находилось въ стадіи галломаніи и почти совершенно офранцузилось: французскій языкъ, французская литература, французская философія, а главное-французскія моды — пользовались у него непререкаемымъ авторитетомъ. Космополитическія идеи въка (теперь во францувской редакціи, а немного позже въ намецкой), правда, очень поверхностис, какъ и все, усвояются имъ и увлекаютъ его. Сама Императрица въ первую половину своего царствованія находится подъ вліяніемъ Монтескье, Вольтера, энциклопедистовъ, поддерживаетъ весьма деятельную переписку съ нъкоторыми изъ нихъ и, какъ будто, готова примънить ихъ теоріи къ жизни. Однако, проовътительно-разрушительная философія голько слегка и чисто теоретически увлекиа умную Государыню и она, сначала съ нъкоторымъ колебаніемъ, а потомъ, послѣ французской революціи рѣшительно отщатнулась отъ нея. Національная идея все больше и больше начинаеть ее занимать и увлекать. Она сама интересуется русской стариной и русской народной жизнью, усердно изучая русскія пословицы, повітрья, обычай и т. д., и другихъ къ этому располагаетъ: Новиковъ (и еще до франдувской революціи) издаеть по ея порученію сборникъ

историческихъ документовъ ("Древняя Россійская Вавліофика"), князь М. М. Щербатовъ пишетъ обширный трудъ по Русской Исторіи (Исторія Россійская), Болтинъ работаетъ надъ изученіемъ русской старины, Академія наукъ печатаетъ русскія літописи, театръ выводить на сцену "народъ" и т. д.—словомъ русская старина и русскій народный бытъ начинають серьезно увлекать по почину Императрицы и подъ ея вліяніємъ просв'ященное русское общество. Въ этомъ увлеченій, какъ и во всякомъ первомъ увлеченій, было много наивности и сантиментальнаго идеализма: народъ, который выводился, наприм., на сцену въ пьесахъ Екатери-нанскаго времени, былъ очень далекъ отъ настоящаго, это народь бутафорскій, прикрашенный, припомаженный, всегда и всёмь довольный; но важно здёсь не столько содержаніе представленія о немъ, сколько самый фактъ интереса кънему, важно пробудившееся и заговорившее національное чувство и національное настроеніе. Пусть это только "этнографическое народолюбіе" (такъ называетъ его П. Милюковъ), пусть оно наивно и сантиментально, но все-таки это-народомобіе, не вполнъ еще, но во всякомъ случать довольно сознательное, проявившееся въ той части русскаго общества, которое склонно было считать несчастіемъ самое русское свое происхожденіе ("все несчастіє наше въ томъ, что мы русскіе"—говоритъ одинъ лат Фонвизинскихъ героевъ) и въ такое время, когда раболъпство передъ Европой достигло своего кульминаціоннаго пункта. Вмъстъ съ увлеченіемъ народностью растеть протесть противь чрезмірнаго увлеченія иноземщиной. И Новиковь вь "Живописців", и Екатеченя иноземщиной. И Новаковъ въ "Живописцъ", и Екатерина въ свойхъ сатирахъ, идеализируя "древнія россіскія добродьтели" и "великость духа предковъ, укращеннаго простотой", высмъивають слъщую подражательность, поверхностное и слъщое западничество русскаго общес ва. Все это, въятое виъстъ, дълаетъ екатерининскую эпоху наиболъе значительнымъ въ исторіи русскаго національнаго самосознанія моментомъ на протяженія цълаго стольтія: отъ Петра, Великаго до первой четверти XIX в. Преувеличивать ен значеніе однако не слъдуетъ и врядъ ли можно вполнъ согнаситься съ тъмъ, что "для современнаго націонализма екатерининская эпоха служить эрой, съ которой онъ начи-

существованіе" і);—націонализмъ наетъ свое сознательное не фальшивый только) началь свое суще-(настоящій, ствованіе значительно раньше, съ XVI—XVII въка, Петръ остановилъ его развитіе, не далъ ему развернуться въ широміровоззрівніе, онъ ушелъ въ народные низы и тамъ продолжаль свое инстинктивное бытіе, притаившись до благопріятнаго момента. При Екатеринъ ему дань быль выходъ. Проснулась любовь къ народности, заколебанся авторитетъ Запада, проявилось критическое отношеніе къ нему и началась борьба противъ сивпого преклоненія передъ нимъ-въ этомъ значеніе екатерининской эпохи. Какой нибудь теоріи націонализма въ это царствованіе создано не было; ни Екатерина, ни ея единомышленники не пытались систематизировать свои націоналистическія воззрѣнія, а самое главное -движеніе не успъло (при Екатеринъ) развиться и расшириться: возникции въ концъ царствованія, оно захватило лишь небольшую часть общества (хотя и вліятельную). На ряду съ нимъ продолжало жить прежнее, враждебное ему (въ духъ "просвъщенія" XVIII в.) міровозэръніе, гораздо болве характерное для скатерининской эпохи, какъ эпохи, въ собственномъ смыслъ общественное, ипрокое (первое носило кружковой характеръ) и для его будущиости Екатерина и ея время дали значительно больше, чамъ для будущиести перваго. Начальный либерально-безнаціональный періодъ царствованія Александра I явился прямымъ продолженіемь екатерининскиго "вольтерьянства"; "вольтерьянцы" и "фармазоны" (франкмасоны)—тины скатерининскаго времени, (и тъ, и другіе принципіальные космополиты), вольнодумство и свободомысліе всякаго рода (въ духів все той же общечеловъческой-просвътительной философіи XVIII в.) идуть отсюда; не даромь исторію русской интеллигенціи (въ общемъ враждебной національной идей), русскаго "сво-. боднаго" общественнаго мивнія, русскаго вольнодумства начинають съ царствованія Екатерины Великой 2).

Время, непосредственно следовавшее за нимъ въ отвешеніи къ исторіи національной идеи ничего существенно важнаго не принесло. Императоръ Павель, кажетоя, тяготель

<sup>1)</sup> П. Милюковъ. Цитов. соч. ч. III вын. 2, с. 251.

<sup>2)</sup> Такъ, напр., Милюковъ. Дит. соч. ч. III, вып. II, стр. 251, 335 и др.

больше къ нѣмцамъ и вообще къ Западу, а весьма вѣроятно и къ масонству (былъ гроссмейстеромъ Мальтійскаго ордена) и хотя, по своему, быть можетъ любилъ русскій народъ, но подлинная русская жизнь и русская національная старина были ему чужды; что касается общества, то оно, если бы и хотѣло, ничѣмъ не могло себя проявить: суровый личный режимъ этого Императора не допускалъ обнаруженія какого бы то ни было общественного движенія, хотя бы и національно-консервативнаго.

Царствованіе Александра I въ исторіи Россіи им'вло большое и разностороннее значение. Относительно его значенія въ исторіи русскаго національнаго самосознанія этого сказать нельзя, не смотря на то, что на него падаеть величайшая въ русской исторіи, въ собственномъ смыслё національная, война 12-го года, -а къ концу его зарождается важнвищее изъ нашихъ національно-философскихъ теченійславянофильство. Самъ Императоръ, воспитанный въ космо-политически-либеральныхъ идеяхъ XVIII в. (его воспитатель швейцарець Лагариь быль дибераломъ и республи-канцемъ по убъжденіямъ) никогда, даже послъ Отечественной войны, - когда въ немъ произошелъ сильный душевный перевороть и онь совершение разочаровался въ своихъ юношескихъ увлеченихъ, —никогда не могь вполив отрешиться отъчвласти этихъ идей. Заботясь о благе своего народа и государства, благоустрояя Россію, онъ, какъ будто, постоянно такотился ся границами, ему тъсно было въ необъятной российской шири и душою своею онъ все время рвался въ европейскія дали, всегда больше чімь того требовала польза собственнаго народа, интересовался делами Европы и занимался устроеніемъ ихъ (заграничные походы и войны за освобождение Европы, особино после 12-го года, вь частности-за освобождение и усиление Германіи; д'вятельное участіе во всёхъ европейскихъ конгрессахъ (Віна, Ахень, Тропау, Лайбахъ, Верона); заботы о возстановления правительствъ и династій въ европейскихъ государствахъ; учреждение интернаціонально-космополитическаго по духу Священнаго Союза, дъятельное въ немъ участіе и ревностное осуществление его идей); національному началу только не придаваль подобающаго значенія, но върный постановненіямъ Вънскаго конгресса (въ концъ концовъ

ловкимъ и хитримъ махинаціямъ Меттерниха) и просвётительнымъ идеямъ XVIII в. даже враждебно относился къ нему: борьбу народовъ за національную независимость разсматривалъ какъ бунтъ противъ законнаго правительства, такъ напр., въ возстаніи православныхъ грековъ противъ турокъ онъ видълъ только "революціонный признакъ времени" и, конечно, никакой помощи единовърцамъ не оказалъ (отсюда не следуеть однако, что онъ быль равнодушень къ національнымъ государственно-политическимъ интересамъ своего народа, въ этомъ его нельзя упрекнуть). Весьма характерны съ этой стороны религіозность и своеобразное ("глубокое"—по опредъленію проф. Платонова) "благочестіе" Александра: они, какъ и политика его, носили космополитически-безцерковный и безнародный характеръ; народно-православная русская вера, а то универсальное "христіанство", которое подъ именемъ масонства тогда широко распространилось въ высшемъ русскомъ обществъ. Пустой безликій мистицизмъ масоновъ, выросшій не на русской почвы, кореннымъ образомъ враждебный православію, чуждъ былъ русскому народному духу (одному изъ такихъ мистиковъ-масоновъ было поручено завъдываніе двлами Православной Церкви въ качествв "министра духовныхъ дель и народнаго просвещенія"). Національное безразличе Александра до некоторой степени сказывается и въ подборв имъ сотрудниковъ нерусскаго происхожденія (нъмцы-Плейнъ, Нессельроде, грекъ Капподистрія, корси-канецъ Попцо-ди-Борго), имъвшихъ большое значене въ государственномъ управленіи (особенно къ концу жизни Императора, когда онъ, отдавшись умиротворенію и устроенію Европы, почти совершенно пересталь интересоваться внутренними дълами своего государства). Такимъ образомъ Хполитическій курсь Александровскаго царствованія быль мало благопріятень для развитія національнаго движенія. Нс, несмотря на это, а, можеть быть, въ значительной степени именно поэтому, движение не загложно и не умерло, напротивъ-вспыхнуло съ такою силою и такъ глубоко захватило весь народь, какъ никогда досель (по крайней мрръ съ XVII в.)—сначала какъ всенародно-стихійное во время нашествія французовъ, а затемъ вскоръ, какъ идейнофилософское, въ собственномъ смысле общественное. Къ

этому времени непосредственное вліяніе правительства на настроеніе и міровоззржніе общества стало ослабжвать, въ немъ становятся возможными идейныя движенія, зачинающіяся и развивающіяся совершенно независимо отъ прави-тельственнаго возд'яйствія, подъ вліяніємъ другихъ силъ; совершенно оно, конечно, не исчезаеть, но уже не имжеть прежней силы и становится болже косвеннымъ, чжмъ прямымъ; общество стремится стать на собственныя ноги, освободиться отъ идейной опеки, въ вопросахъ мысли и духа идти собственной дорогой, которая чёмъ дальше, тёмъ все больше и больше расходится съ оффиціально одобренной. Въ дальнъйшей истории національнаго самосознанія смъна правителей и направленіе правительственной политики не отражаются уже такъ глубоко и такъ непосредственно какъ раньше, и она (исторія) протекаеть уже не въ такой неразрывной связи съ исторіей государственно-политической. Такая "эмансипація" совершилась подъ влія-ніємъ событій Отечественной войны и особенно подъ вліяніемъ непосредственнаго знакомотва русскаго ства съ Европой и европейскимъ просвъщеніемъ во время европейскихъ походовъ. Нервымъ скороспълымъ результатомъ этаго знакомства было политическое движение, закончившееся возстаніемъ декабристовъ. Печальный исходь возстанія и последующая твердая, отрезвляющая политика Николаевскаго правительства образумили горячія головы, за-ставили ихъ уйти глубже въ себя, лучие продумать и уяснать потребности русской жизни, смыслъ русской исторім, характерь и назначеніе русскаго народа. Слёдствіемъ такого самоуглубденія и было образованіе двухъ школь, вобравшихъ въ себя два направленія нашей общественнополитической мысли, представившихъ научно-философское завершеніе проходящаго черезъ всю нашу исторію двоякаго пониманія природы и назначенія русскаго народа, пижемъ въ виду славянофильство и западничество. Значение ихътакъ велико въ дальнейшей исторіи національнаго самосо-знанія, что ими можно бы ее и закончить (хоти можно ска-зать и иначе—сь нихъ ее можно начать): всё последующія теченія *сущеотвенн*о новаго внесли немного, ихъ не трупно связать съ западничествомъ и славянофильствомъ, такъ какъ они представляють или дальнайшее развите, или синтезъ. началь, заложенныхь въ этихъ двухъ противоположныхъ міровоззрвніяхъ.

Прежде, чемъ приступить къ ихъ разсмотренію съ интересующей насъ точки зрвнія мы полагаемъ необходимымъ предварительно остановиться на некоторыхъ явленіяхъ, непосредственно предшествовавшихъ и до некоторой стенени предопредвлившихъ первоначальный характеръ славянофильства и вападничества. Здёсь, но нашему мненію, требуеть быть отмъченнымъ то оффиціально-политиче-ское направленіе, которое въ критической литературъ полу-чило не совсъмъ точное названіе—"теоріи офиціальной народности" 1). Думается, что название теоріи въ строгомъ смыслъ слова не вполнъ ему подходить, по крайней мъръ въ моментъ начальнато его возникновенія. На первыхъ порахъ это просто политическій курсъ, направленіе политической практики. Явившись какъ таковое окшви оно впослѣдствіи своихъ идеологовъ (называють напр. Погодина, Шевырева) и получило, пожалуй, видъ теоріи. Характеръ ея охранительно—націоналистическій. Первые ся слѣды можно найти въ царствов. Екатерины Великой, когда подъ вдіяніємь французской революців произошло отрезвленіе отъ увлеченія Западомъ самой Императрицы и части русскаго общества и обращение къ народнымъ началамъ ня (объ этомъ у насъ была ръчь). Наполеоновскія войны и событія, за ними посявдовавшія, еще разъ отрезвили русское общество и повернули его лицомъ и душой къ національной иней и этоть повороть быль гораздо и знергичнъе, чъмъ мервый; въ царствование Николая I онъ далъ, опредъленно-національное направление внутренней и отчасти вившией политики (отчасти потому, что Имп. Николай, какъ и Александръ Благословенный, проявлялъ божьшее, чъмъ нужно было въ русскихъ интересахъ, вниманіе къ Европ'в, спасал'в Австрію, подавляль борьбу Венгровъ за независимость въ 48-49 г.) Первой причиной возникновенія разсматриваемой "теоріи", какъ отчасти это сив-

<sup>1)</sup> Первоначальное возникновеніе ся относять къ посявднимъ годамь царствованія Александра Благословеннаго, а расцевть къ царствов. Николая 1-го—Пыпину. Плт. соч. с. 94. Изобратеніе термина усвояется (Ивановъ Разуменкь) тому же Пыпину, хотя его можно встратить въ насколько иномъ значеній и у другихъ (Градовскій Цит. соч. с. 14. 257).

дуеть изъ сказаннаго, явилась сознанная опасность со стороны Европы-какъ политическая (походъ Наполеона І-го, недоброжелательство европейскихъ державъ, начавшееся на Вънскомъ конгрессъ, а закончившееся Крымской войной т, д.) такъ и идейная (либеральныя политическія и соціальныя ученія, приведшія къ возстанію декабристовъ.) Здісь находить свое объясление одна сторона "теоріи": отрицательно-критическое, недовърчивое стношение къ Евроцъ и европейскому просвъщению, признание европейскихъ порядковъ и европейскихъ идеаловъ мало или совсёмъ неподконарода и русскаго государства. дящими для русского Другая сторона-положительная имбеть своимъ источникомъ развивинееся къ этому времени въ спльной степени, подъ вліяніемъ успъшныхъ войнъ Екагерины и Александра въ русскомъ народъ сознаніе своей силы и значенія. Россія не только отала равной самымъ сильнымъ европейскимъ державамь, но съ нъкоторымъ основаніемъ могла смотръть на овбя какъ на первую между ними. Результатомъ этого и явилось въ правищихъ кругахъ и въ части русскато общества возэрвніе, что для Россін <del>по только</del> чёть нужды, стронть свою жизнь на выработанныхъ Европой изчалахь, жить европейской указкі, какъ она жила до тікь порь, а это прямо вредно для нея, такъ какъ она представляеть изъ себя совершенно особую нанію и особое государство, не покожія на европейскія, тто она можеть сохранить свое могущество и свою силу только при условін устроенія оврей жижни на началахъ самобитныхъ, а не заинствеванныхъ ХТакими самобытными началеми признаны были: православная вёра русскаго народа, самодержавная виасть русскаго Государя и своеобразный укладь жизни русскаго нареда-"православіе, самедержавіе и наредность" (формула впервые денная, кажется, Уваровымъ). Проведение жихъ началь вы жизнь вызвало большое кеудовольстве въ либераяьно настроенной части тогданиянго русского общества, что объясняется номимо принципіальнаго фактичія во взічлядахъ на значение Европи и свропейскаго проовъщениясъ одной стероны, и возможность свиобытней русской жизни и культури—съ другой,—еще и своеобразивы пониижніем в указанной формулы и сравнительнаго значенія Россіи и Европы большинствомъ оффиціальныхъ и полуоффиціаль-

ныхъ ся приверженцевъ. Уважение къ родному быту, ной жоторіи и родному народу у нихь скоро перецію національное самомивые, привеже къ національной меключительности и національному идолопокломству; кричиноское (вполнъ законное и необходимое) отношение къ Европъ-въ высоком вриое презраніе ка ней, огульное отрицаніе всей евронейской вивилизаціи, вражду ко BCAROMY прогрессу; русскіе порядки и русская жизнь были признаны млеальними. Это выразиль одинь изъ оффиціальных приверженцевъ русской національной идон, Бонкендорфъ: le passé de la Russie a eté admirable; son prèsent est plus que magnifique, quant à son avenir-il est au de là de tout, ce que l'imagination la plus hardie se peut figurer (сказано М. О. Орлову, когда онь ходачействовань о Чапласвь; замъчательно, что поклоничкъ русской народности не находить въ русскомъ жыкъ еловъ, чтобы достойнымъ образомъ ео восхваниль и пользуется французскимы)-проилое Россіи удивительно, настоящее превесходне, будущее выше всего, что можеть предсправиль озмое смётье воображеню. Большаго національного осийниения и самомивния трудно представить. Самия жемныя явленія русской живня, вреда крапостного права, выставлялись такими "народолюбщеми" вы розовомь свыта; саима нообувденный произволь дурных исполнителей закона оправливался; существующее закреплиялось, всякое дозвитіе и двименіе впередь отращалось. Гоголь говориль чео Россія—побимає диля Бога, что черезь досять вагь па прівнеть же намъ не за понькою и селомъ, а за мущостые (черезт десять потть носяю произнесенія ванкт слерь разразнивов почальная для Россія Крымская война). Понятно, что въ текей редегији свепкъ крайних посиблователей "теорія" вызвала протесть, даже се стороны умфренной части общества, болже или менте, какъ будго, ей блиской. Протествини не усметрани жин не захотани усметрать попожительных оторона "жеорін" и выставили только цательныя. Особенно это нужно сказать отнесительно оннонентовь изъ либерального лагеря. Самымь режимь между ними, и по времени первымъ быль Чаанаевъ, поторическая фигура очень яркая сама по себъ, важная по своему значенію въ исторіи русской общественной и философской мысли и въ частности-по своему вліянію, но развиле западничества и косвенно славянофильства. Онъ является тъмъ вторымъ важнымъ для исторіи національнаго самосознанія явленіемъ общественной жизни, на которомъ мы хотъли бы остановиться, прежде чъмъ перейти къ славянофиламъ и западникамъ.

Его считають первымь западникомъ, такимъ онъ и является по существу своихъ воззрвній, хотя формально на это имя и не имбеть права (какъ школа западничество оформилось немного позже.) Національное самоотреченіе. "національное уныніе" у него дошло до такой высокой точки; какъ ни у кого изъ настоящихъ зупадниковъ, не исключая и Бълинскаго. Онъ совершенно отрицаетъ способность русскаго народа къ созданію какой бы то ни было собственной культуры, для него не существуеть ни русской исторіи, ни русской въры, ни русской жизни, какъ самобытныхъ и имъющихъ право на самобытность; ни о какихъ особыхъ началахъ русской жизни съ его точки зрвнія, конечно не можеть быть рвчи. Все хорошее-- на Западъ, все плохое на Востокъ, въ Россіи. Есть и возможна только единая цивилизація—евронейская: "сфера, въ которой живуть европейцы единственная, гдф человфческій родь можеть достигать своего конечнаго предназначенія, поэтому исторія Европы "имветь такое же право на названіе священной какъ и исторія—древняго избраннаго народа" 1) Единственное спасеніе для русскихъ людей, бросивъ всякія попытки къ самостоятельной культурно-государственной жизни, всепьло подчиниться западно-европейскимъ образцамъ, --, чемъ больше ми будемъ стараться амальгамироваться съ Европой, твит будеть для насъ лучше" 2); намъ, даже, необходимо отказаться оть родной православной въры и принять западную католическую, нотому что "несмотря на названіе христіанъ, мы не тропулись мвета, тогда какъ западное христіанство величественно піло по пути, начертанному его божественнымь основателемъ в (вдъсь разумъется, католичество, которое Чаадаевъ всегда восхваняеть, протестантству онь не сочувствуеть такъ же какъ и православію). Проплая многовековая исторія русскаго народа для него пустое м'всто ничого не говорящее

<sup>1)</sup> Пыпинъ. Цит. соч. с. 168.

<sup>2)</sup> Ibid. c. 173.

<sup>3)</sup> Ibid. c. 162.

ни его уму, ни сердцу и не имъвше никакого значенія въ исторіи человъчества: "въ нашей исторической памяти, говорить онъ,---нътъ чарующихъ воспоминаній, нътъ сильныхъ наставительныхъ примъровъ въ народныхъ преданіяхъ. Пробътите взоромъ всъ въка, нами прожитые, все пространство земли, нами занимаемое, вы не найдете ного воспоминанія, ни одного памятника, который бы высказалъ вамъ прошедщее сильно, картинно, живо.... мы живемъ безъ прошедшаго и безъ будущаго". 1) "Отшельники въ міръ мы ничего ему не дали, ничего не взяли у него, не пріобщили ни одной идеи къ массъ идей человъчества; ничъмъ не содвиствовали совершенствованию человвческого разумвнія и исказили все, что сообщало намъ это совершенствованіе"..., Мы явились въ міръ, какъ незаконнорожденныя діти безъ наслъдства, безъ связи съ людьми, которые намъ предпествовали .Наши восноминанія не дальше вчерашняго дня. Мы растемь, но не зрвемь, идемь впередь, но по какому то косвенному направленію, не ведущему къ цвли". 2) Не видить ни одного свътлаго явленія въ русской жизни, ни одной привлекательной черты въ характерф русскаго человъка, , мы неспособны ни къ глубокомыслію, ни къ постоянству... мы равнодушны ко всему хорошему, ко всему дурному, ко всякой истинъ, ко всякой лжи" 3). "Въ крови у насъ есть чтото враждебное совершенствованію" 4). Когда появилось первое "философическое письмо" (въ "Телескопъ" "Писемъ" написано было нъсколько, не менъе трехъ, главное значеніе имфеть первое, появившееся сначала рукописномъ вида лать за щесть до напечатанія въ "Тепескопъ), оно произвело почти ошеломияющее впечатлъвіе на большую часть русского общества; "около мъсяца въ москвъ не было ни одного дома, гдъ бы ни гонорили про Чаздаевскую статью; люди всёхъ слоевь чи категорій общества соединились въ одномъ общемъ вопле проклатія человъку, дерзнувшему оскорбить Россію" )-такъ, по свидътельству біографа Чаадаева реагировало русское общество

<sup>1)</sup> у В. Д. Градовскаго Собр. соч. т. VI. с. 167.

<sup>2)</sup> Пыпинъ Цит. соч. с. 161, 160.

<sup>3)</sup> Ibid

<sup>4)</sup> Градовскій Цит, соч. с. 323.

лыпинъ. Цит. соч. с. 187 188. . . .

на Чандаевское инсьио. Очевидно, какъ на сильно было въ-PHTHICOHOMOON OTO SOMHETMINOS RINGHES STREETS TO RECEMBER STREET ское настроеміе, его равномущіе из родной исторіи н родиому быту, какъ ни блитововило оне передъ Европой,-Чаадаевское "самоотреченіе" поразило его; "безусловно чувствующихъ ш совершению согласныхъ ше было ии одного человъва" в многіє не хотвли вврить, чтобы человъть въ зправомъ умъ могь дойги до такого національнаго самоонлевани в раболивиства передъ Европой и когда нущена была легенда о сумаществи Чаздаева—повърило ей. Послъдуюшія дополикачельныя "письма" и "Апологія сумасшедиваго" не погладноги перваго внечатибнія и, неприонанный, мало къть понятный, Чаздаевъ быегро сощель съобщественнаго горизонта, отрекся ота своей вары (вопросъ о приняти натоличества Чаадаевымъ нетвердо установленъ, но его pares an hery corycleic necomponed ects ochobarie gymats, что ень способствоваль совращению вь католичество другихь: језушть Гагаршив свидвтеньсивусть напр., того она многимъ ещу обязань и что отношения съ Чаздаевимь orazahn moffinectbenhog bilinnio na epocytiquee 1), of a cboefo парода и потерялся ва казавшейся ему родной, а въ самомъ нажь чуждей европейской жизни. Его забыли на донго, вопомияли и "опримини нескоро.

Выступленіе Заправна наміно было не стольно какта протесть противь излишествь оффиціальных стеронинковь оффиціальной національной иден,—вь этомь отношенія оно ирошло ночти безслідно (вслідствіє спосй презмірной різности пісьмо не только не оказало положительного воздійствія на общество, а какта сказано, вызвало съ его сторочні протесть и осужденіе, т. е., въ конців концовь помогло тогданивнить націоналистамь, а не нападникамъ посмонолитамі, сполько, какта толгенть ка окончательному проявленію науять віпомъ—западничества, пряме отъ мего неходящаго, и славнифильства—ему протеогующаго з).

<sup>1)</sup> Ibid. c. 190

Пюбопытное совпаденіе. На вар'ь XX степатія, кака въ началь XIX-го выступиль свой Чаздаєвь, правис горазпо болье мелкаго калибра,—М. Горькій Въ декабрьской книжка 1915 г. журн. Лівтопись появилась эго статейка "Две дунки". Ом. еще 1916 г., мартъ "къ читателямъ)". Конечно Горькій философоми инкогда не быль, его

Вопросъ объ отношеніи Россіи къ Европъ, о русской національности и русской національной самобитности быль поставленъ Чаздаевымъ, что называется "ребромъ"—ръзко и совершенно ясно, безъ всякихъ умолчаній, выводы сдъланы съ полной последовательностью и смелостью—въ этомъ несоминная его заслуга. Если до Чаздаева національная идея и вопросъ о національномъ характерть и назначеніи

трудно признать даже просто широко и основательно образованнымъ человъкомъ, и, разумбется, онъ никакъ не можетъ идти въ сравненіи съ Чавдаевымъ-челов жом р несомивнно европейски образованнымъ, съ философскимъ складомъ ума и способностью къ философскому умозрѣнію; но мысли, развиваемыя имъ въ (въ указанной статейнь) и особенно безнадежный поссимизмы вы отношении кы родной странъ и слещое прешлонение предъ Европой, очень напоминають "національное уныніе" в западничество Чааваева. (Горькій съ любовью вспоминаеть похучительное письмо Чаадаевам, вообще всёхь, кто ругаль Россію—Лётопись 1916 г. марть "къ читателямь"). Какъ Чаадаевъ въ своемъ увлечени Западомъ и пренебрежени къ Востоку, вышель далеко за предёлы западничества, такъ перещагнуль далеко за проведью новейшаго западнаго соціализма и М.Горькій (повторипось отм'я черно Ю. Крижничемъ славано-русское неум энье "м'яру держить"). Все, что говорить онъ о Востокв и Россіи, исполнено самаго безнадежного пессимизма, а моментами ненависти и презрънія къ нимъ. Русскій народъ-пассивенъ, совершенно непригоденъ для созидательной работы, умћетъ уходить отъ жизни и неспосебень се творить. Вападъ, напретивъ, своею активностью вызываеть его восторгъ. Занаду предстанть живнь, Востоку-смерть. Все херошее съ Запада, все дурное-съ Востока. "О русскомъ народа ни единаго добраго слова. ни единаго просвъта въ непронидаемой тьмъ, которою окутаны соъ "Души" его! Какъ начато, такъ и окончено: торжественной и пышной панижидой" (Л. Андросвъ. Совр. Міръ 1916. № 1. с. 110). Мы не поворимъ вдёсь, висполько последовательны Горьній и его журналь въ своихъ западническихъ веглядахъ, это одблано ихъ рецензентами. За такія мысли въ свое время, горавно болве умнаго Чаадаева, ославили сумасшедшимъ, никто ничего подобнато въ настоящее время не думаетъ о Горькомъ, напротивъ онъ и теперь, несмотря на несомивники упадокъ литературнаго таланта, пользуется некоторымы авторитетомы, предолжая жить на проценты отъ отвраго литературного капитала; но несмотря на это его "самоопцеваніе, сектантское самосожженіе, верченіе волчкомъ" (ibid) нягдѣ не встрътило сочувствія и одобренія, даже въ диберально-соціали-стическомъ лагеръ ("Современ. Міръ") и неизмъримо меньше общественнаго внимания, чемъ ногде то "Философическое Письме" Чаацаева. Такъ измънились времена и такъ пало обанніе Горьваго...

русскаго народа, въ сознаніи русскаго общества не имѣли достаточной опредѣленности, то послѣ него передъ всякимъ мыслящимъ "общественникомъ" ясно обрисовались двѣ дороги: старая, проторенная—въ Европу, и новая, тогда только (теоретически) намѣчавшаяся—къ славянству и родной народности,—путь національнаго самоотреченія и путь національной самобытности. Русская интеллигенція и пошла по этимъ двумъ дорогамъ, образовавъ два идейныхъ лагеря: западническій и славянофильскій.

Окончательно, какъ двъ самостоятельныя школы, западиичество и славянофильство опредълились въ сороковыхъ годахъ XIX ст., тогда получили они и свои названія, но корень ихъ, какъ мы видъли, уходитъ далеко вглубь русской исторін. Можно оспаривать зарожденіе ихъ, какъ двухъ направленій общественно-политической мысли (теорій, школъ) въ XVII в., но противъ того, что фактически, въ жизни, какъ настроеніе, они существують съ этого времени—врядъли можно много возражать.

Что касается прежде всего западничества (въ указанномъ широкомъ смыслѣ слова), то, зародившись въ то время, когда начались дѣятельныя сношенія Россіи съ Европой (см. выше), оно съ Петра Великаго вдастно входить въ русскую жизнь и остается въ ней уже навсегда, подучая въ разныя времена большую или меньшую силу, захватывая болье или менье глубоко и широко русское общество, но уже никогда не исчезая совершенно. Въ началъ внъшнее, поверхностное, оно съ теченіемъ времени становится все болже и болже глубокимъ, не ограничиваясь однимъ костюболье и болье глубокимъ, не ограничиваясь однимъ кастымомъ (вообще внъщней стороной), а плъняя постепенно и душу русскаго человъка. Къ XIX въку это духовное плъненіе русскаго общества достигаетъ апогея: западная (больше нъмецкая) философія, наука, литература, искусства, нравы и т. д.—господотвують въ Россіи, какъ у себя дома. Западничество (школа XIX-в.) и явилось теоретическимъ осмысленіемъ и научнымъ оправданіемъ этого давняго и тлубокаго жизненнаго явленія (конечно, въ очищенномъ отъ крайностей видъ). Происхожденіе его довольно понятно и просто. Оформилось оно теперь, а не раньше потому, что только къ этому времени русская интеллигенція стана способна къ научно-философекому обобщенію жизненняхъ явленій,

начала усиленно интересоваться и внимательно изучать западныхъ философовъ и проявлять попытки къ самостоятельному философствованію (40-ые годы—время господства среди русской интеллигенціи отвлеченнѣйшихъ философскихъ ученій: Канта, Гегеля, Шеллинга, Фихте и т. д.). Если мы обратимся къ содержанію западнической "въры", то найдемъ въ ней то, что бевсовнательно давнымъ давно содержалось въ жизни русскаго общества. Чаадаевское исповъданіе, уже разсмотрівное нами, для характеристики западническаго ученія чрезвычайно цінно. Послідующіе формально полноправные западники (Бёлинскій, Кавелинъ. Грановскій, Герценъ до своего отпаденія и др.) по существу мало добавили къ тому, что далъ Чаадаевъ, только смягчили его безпощадный скептицизмъ. они отношеніи къ Европ'в — преклоненіе, въ отношеніи къ родинъ-сниоходительное и любовное, пожалуй, но все таки-пренебрежение. Цивилизація едина и это-цивилизація европейская; славянской цивилизаціи не было и не будеть; Россія должна пройти совершенно тотъ же путь, который прошла Европа, особаго пути для нея нъть, какъ нъть и особенныхъ какихъ-нибудь свойствъ, исключительно принадлежащихъ русскому народу. Думать иначе-значить тормо-зить прогрессъ родной страны. Если и можно найти какія нибудь особенности въ русскихъ людяхъ, то это просто историческія наслоенія, большею частью безполезныя и вредныя, отъ которыхъ нужно освободиться. Чёмъ ближе Россія придвигается къ Европъ, чёмъ дальше отходить отъ "византійско-снавянской дикости", тёмъ больше она приближается къ цёли своего историческаго бытія, которая въ концъ концовъ состоить въ полномъ сліяніи съ Европой и денаціонализаціи. Понятно, почему Бълинскій и всё ранніє и поздніе западники превозносять Петра Великаго. Замізчательно въ чаотности, что Европу они видели, главнымъ образомъ, въ Германіи, находя даже какое то духовное род-ство русскихъ съ намцами. Въ признаніи первенствующаго значенін німецкой націи и німецкой культуры они являются върными послъдователями своихъ нъмецкихъ учителей-философовъ Шеллинга и Гегеля, повторяя ихъ теорію
о такъ называемыхъ "избранныхъ надіяхъ", господствующихъ въ каждый данный историческій моментв-и о гер-

манской нація, которой, будго бы, принадлежить такая господствующая роль и право на всемірное владычество въ новышье время, накъ представляющей послышее высшее выраженіе мірового дужа, воплощающей въ себ'в всемірноисторическую идею и потому имѣющей право на духовное плененіе и порабощеніе прочихь народовь. Отсюда следовано, что для всякаго не германца "чтобы стать человъкомъ, надо сперва сдълать изъ себя германца"—(Ю: Самаринъ). Бълынскій, превознося блага въмецкой культуры, высказываеть, между прочимь, такое принципальное суждение о ней: "вліяніе ивмщевь благодівтельно для нась во многихъ отношеніяхь, и со стороны науки и искусства и со стороны духовно-нравственной (?!). "Не имъя ничего общаго съ нвицами въ частномъ выражения своего нимъ общаго имъемъ много съ въ основъ, нашего духа. Съ французами мы насти, субстанцію въ обратномъ отношения, хороню вь, формахъ общественной (свът-HEMU сходясь съ сной) жизни, мы враждебио-противоположны съ ними существу нашего національнаго духа" (т. И, с. 304; наспольно справедливы суждения Бълинскаго, чигатель самъ разсудить, а современныя событія далуть ему свидітельство нашего "субстанціальнаго" родства съ нъмцами). Эту тенденцію подставлять на м'всто Европы Германію, мы найдемъ у всвиъ почти западниковъ, да и не только у западниковъ. (Екатерина Великая со своими идейными спедвижинами, выдвигая національную идею и вооружаясь противъ приверженности иъ инеземиннъ, вижеть въ виду одно французское вліжніе и съ бизгосилонностью односится къ въщамъ, поручая имъ, напр., насаждать просвъщение на Руси и т. п.; то же и при Александръ і, и именно во вторую половину его парствованія, когда его политика принимаеть прис охранительный характерь; "оффиціальная народность" вь парствованіе Николая І-го мирится съ господствомъ цемцевы вы высшемь управления и вы жизни; словомъ, въ теченіе двухъ стольтій мы шли сами благодычельствовали нимиямь, выгораживая ихь и спасая, дли ихь считали своими благонътелями, рабольнствуя передъ илин и въ знакъ благодарность подставляя имъ свою спину, на что жаловался еще Ю. Крижаничь; западники своимъ теоретико-

философскимь оправданіемъ превосходства намцевъ очень много содъйствовали этому господству ивмневъ въ Россіи). Славящская идея была еще болве чужда западникамъ, чъмъ русская ваціональная идея. На славянь они имвли очень презрывельный вэглядъ, ставя ихъ "ниже китайцевъ" (Бълинсий, мять сульбой совершенно не интересовались; Турція и Австрія имъ были гораздо милье, чемь все славянство, винеть взятое; "австрійскій солдать"—по ихъ мивнію—"яв--aretem merene de charactem de charactem mentarem mentare низованной Турии, какъ государству, нужно сочувствовать болже, чъть неорганизованному сброду славянства"1) (И здъсв западники повторяють своего вдохновителя Гегеля, который отвыванся о снавянахъ слёдующемъ образомъ: "оне составлитотъ изчто среднее между европейскимъ и азіатскить духомь. Это темная масса. Если бы нашь вакъ принадлежемъ славинамъ-это быль бы ужасный въкъ" 2) Ми не становы подробно излагать возграній эмпадниковь, для нашей вадачи совершенно достаточно сдёланных обприжастам в частноoth 6 tows sharehin, range myblo satalihmecerso by hotopin русскаго національнаго самосознанія. Не трудно видіть, что ово было по преимуществу отринательными (общаго вначенія западничества въ исторів русской мисли, русской литермуры и русской жизни мы не думасыь ни отрицать, ни осшаблять, мы говоримь зайсь о его значени тольно въ одновъ отношения). Западники всегда и вей были космонолитыни, общеченовъческая идея ихъ впохновияла, а не нащения, человвчество безь остатка потлотиловь их в соэнаны выродность, "они были врагами и гонителями народности, выкь слевянской сущности, пресивдователями вовхъ иветных проявленій народности<sup>я з</sup>). Сомніваться вы нхы жюбик из русскому народу, ихъ честности и некреннести врядъли возможно (по словамъ Достоевскаго, они, не только были честными, искренивми людьми, не только

У Апол. Григорьева. Собр. соч. Мосива 1915. Вып. 3. с. 279.
 У Н. Л. Бродскаго. Ранию славанофилы. Мосива 1916. Висденіе: с. XXXVI.

<sup>3)</sup> Ан. Григорьевъ. Цит. соч. с. 99.

любили Россію, но въ нихъ было и тонкое чутье русскаго духа и русской народности 1), но по странности, свойственной, кажется, только русскому человіку, они вопреки всякой психологической и исторической очевидности, иришли къ отрицанію духовной сущности и возможности самобытнаго развитія того самаго народа, который такъ искренно любили 2). Возмущаясь несовершенствами русской жизни и недостатками русскаго народнаго характера, они вивсто того, чтобы стремиться къ исправленію ихъ, отвергди эту жизнь, объявили несуществующимъ этотъ характеръ и предложили русскимъ людямъ претвориться въ общечелов вковъ, а за неимфијемъ таковыхъ, -- въ намцевъ. Такое національное самопожертвование могло бы быть признано проявлениемъ той славянской пассивности, которая такъ возмущаетъ одного изъ современныхъ представителей западничества-М. Горькаго ("Двъ души"). Западничество 40-хъ годовъ по ному замачанію одного изъ его критиковъ, "явилось средствомъ искусственной, внутренней эмиграціи изъ кръпостной Россій" въ область "всеевропейскаго" в). Западники, такимъ образомъ, по существу своихъ возаржній могли только затормозить рость русскаго національнаго самосознанія, закръшть утвердивнуюся со времени Петра рабскую зависимость отъ Европы и національное бездичіе. И они это сделани. Національное озмосовнаніе было въ это время слабо развито, національная идея большимъ кредитомъ не пользовалась, авторитеть Европы стояль почти непоколебимо въ сознаніи "просвіщеннаго" общества, культурное первенство нъмцевъ никъмъ почти изъ "передовыхъ" дюдей не оспаривалооь, такъ было въ жижи (отепени распространенности и силы вліянія, такъ наз. теоріи оффиціальной народности не нужно преувеличивать: тогданней интеллигенціи она почти не задъвала, не только западники, но и славянофины

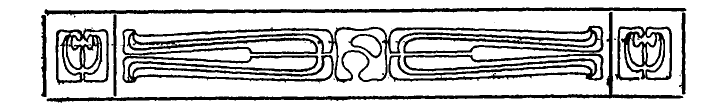
<sup>1)</sup> Coop. coq. m. IX o. 155.

<sup>2)</sup> Попытки сыять съ западниковь обвиненіе въ косменолитизм'є и отрицалельномъ отношеній къ русской народности никогда не отличались особой уб'вдительностью. Такова, напр., попытка Пыпина (Цит. соч. с. 458 и д. 459 и д.), ему удается въ ц'ексторой степени объяснить в смязчить р'явкіе пелемическіе выпады Б'ялінскаго и его единомышленниковъ, и только...

Градовскій Собр. соч. т. VI, с. 358.

ръшительно отдъляли себя отъ ея вліяніе нея; правящими кругами ничивалось близкими И къ нимъ элементами). общественными Западники, принявъ дали ему идейную содержаніе жизни, основу, практику жизни въ идеалъ (освободивши ее, какъ уже упомянуто было, от врайностей и утрировки), двиствительное въ должное. Съ этихъ поръ у насъ надолго космополитизмъ является основнымъ догматомъ и вывъской либерализма, а націонализмъ признакомъ ретроградства и застоя. и нужна была такая кровавая встряска, какъ настояща: война для того, чтобы последній получиль право свободнаго обсужденія на страницахь либеральной печати, и сторонники національной идеи, хотя частью интеллигенціи, перестали считаться человъконенавистниками. — Справедливость требуеть отметить и некоторое положительное значение западничества въ исторіи русскаго національнаго самосознанія. Вооружаясь противъ національнаго самообольщенія и напіональной гордости, національнаго самодовольства и національной исключительности, противъ ксенофобіи и чрезмірно пизкой оцінки европейскаго просвіщенія—противъ всіхъ вообще крайностей извращеннаго націонализма, въ это время проявившихся въ довольно ръзкой формъ—западники тъмъ самымъ способствовали до нъкоторой степени просвътлънію національнаго самосознанія, освобожденію его оть чуждыхъ его природъ элементовъ, заставляли націоналистовъ, что называется подтянуться и подчиститься. Такой цъли они себъ прямо не ставили и ихъ содъйствіе оздоровленію національнаго самосовнанія было по преимуществу невольнымъ. Можно бы указать и еще одинъ, съ нашей точки нимь.—можно оы указать и еще одинь, съ нашей точки зриня положительный результать отрицательно-критической деятельности западничества, который, конечно, не входинь въ его расчеты. Крайностями своего національнаго самоотреченія и европейскаго "обольщенія" оно вызвало неизбижную реакцію и протесть со стороны другой части русскаго общества, которые были тімь сильніве, чімь дальше шли эти крайности, т. е., содійствовало развитію противоположнаго направленія—славянофильства.

II. Epacunts.



## Библіографія.

4

Прот. Л. В. Зубаревъ. "Путь нь импровизацін." Стр. 65. Вятка, 1916 г. тібна 1 р.

Небольшая и не отпичающаяся особою оригинальностью содержанія броппора прот. Зубарева представляєть собою известную ценность постольку, прежде всего, поскольку вы ней чувствуется живой и искренній откликъ пастыря Церкви на одну изъ весьма существенныхъ сторонъ церковной жизни-дъло нерковнаго проповъдничества. Основная мысль о. Зубарева сводится къ следующему: условія современной жизни таковы, что пастырь Церкви необходимо призывается "служенію слова" путемъ "живой, устиой ржчи, HMH путемъ импровизація; то время, когда пастырь проповідникъ, не смущаясь, могъ "говорить" поученія по жинжив, безвозвратно кануло въ въчность" (Стр. 5). Отоюда содержаніе брошюры о. Зубарева: раскрытіе вопроса о субъективныхъ и объективныхъ условіяхъ импровизаціи. Затрагивающая крайне серьезный, жизненный вопросъ, броппора эта, къ сожалвнію, не совстиь безупречна въ симсит внулренней выдержанности вя положеній, строгости содержанія. Слишкомъ глубомя и важный проблемы затронуты авторомъ для того, чтобы можно было исчернывающимъ образомъ разрвинть ихъ въ предвлахъ ивсколькихъ десятковъ печатныхъ страниць. Извъстваго рода незаконченность и сказывается съ первыхъ же строкъ. Къ числу жизненныхъ явленій, настоятельно побуждающих разботиться развитиемъ импровизаціи въ діл церковнаго проповідничества, авторъ (введеніе стр. 5—6) относить: а) рость сектантства, пропагаторы котораго оказывають сильное вліяніе на народныя массы именно живымъ словомъ, что требуеть борьбы съ ними темъ

же оружіемъ; б) наличность Государственной Думы, которая "производить глубокое вліжніе на жизнь нашего общества, привыкающаго видёть и слушать ораторовъ, говорящихъ импровизаціей, и потому... оцёнивающаго только тёхъ пастырей, которые говорять живымъ словомъ, импровизаціей; в) великую нынвшиюю войну, создающую зарю новой жизни, охватывающей всв слои общества, жизни, которой пастыри Церкви призваны дать, съ помощью живого слова, надлежащее направленіе. Нужно ли говорить о нікоторой наивности подобнаго рода мотивировки, слишкомъ разножарактерной въ отдельныхъ ел пунклакъ? Указывая временные, даже случайные факторы, с. Зубаревъ не позаболился оттенить должнымъ образомъ самое главное м виввременное-провивливировать тоть внутренній процессь, какой совершается подъ влінніемъ проповёди, читаемой по радкв, или же произносимой въ формв живого слова, въ душь слушателя прежде всего, я отчасти—и самого проновъдника, отмътить выгодныя и невыгодныя стороны того и другого опособа проновъдничества. Тогда былы бы вислив законым и дальчейшія осыпки на ов. Отцевсь и учителей Церкви, пользованинкоя живыми словомъ въ дёле проповъщ, хогя визыны условія ихъ жизни ничего общого съ современными не имфли. Въ частности, финеприведенная мотивировка в. Зубарева производить такое внечативние, какъ буще авторъ брошюры позабыль, что настирамъ Цервви приходится имъть дъло прежде и больше всего съ миогомплионним простымъ наплить народомь, слижемъ още данскимъ, по счастью, отъ чого, чтобы критически сревнивать овоего примонокаго настыря, какъ проповадимка, съ орогорами государственных установленій. А если такъ, то не сиппионъ ли сильно сказано по вопросу о формълниропастырь Церквилиропов'ядиясь эривизація: "Такъ-накъ щается ореди общества людей, является проионъдименть атум ймямаваф, онымономи, онымовараварый экуст къ изящному и красивому, критически относищеюся из сисву проповъдника, по ему весьма важно ввать, въ жакую форму облекать свои импровизаціи, въ какой мітрі и синт забо--оводы ав фотмеф эмоника, умомидивоц амоте до колти вънничествъ" (Стр. 9). Все сказанное примънимо, конечно, къ вевъстнымъ слоямъ общества; но не нужно бы дівжеть

слишкомъ широкихъ обобщеній, бросать фразъ, которыя, къ тому же, въ дальнъйшемъ изложеніи сами себя не оправдывають.

Переходя къ разбору самаго содержанія разсматриваемой брошюры, необходимо отмѣтить прежде всего слѣдующее: напрасно о. Зубаревъ отнесъ на послъднія страницы ея (56—57) опредъленіе импровизаціи, которую онъ понимаетъ въ наибожье широкемъ смыслъ этого слова, какъ только "живое, устное слово", произносимое пастыремъ—проповъд-никомъ послъ долгой и тщательной, вившней и внутренней, подготовки, (объективныя и субъективныя условія импровизаціи), противупоставляя этому живому слову чтеніе проповёди по книгі. Незачімь, казалось бы, такъ долго держать въ недоуміній читателя брошюры. А это недоумініе
создается и особенно сильнымь оказывается при чтеніи первой части ся, гдв о Зубаревъ раскрываеть вопросъ о субъективныхъ условіяхъ импровизаціи (стр. 10—38). Правда, въданномъ случав оно имветь для себя еще и особыя осноданномъ случав оно имветь для сеоя еще и осооня основанія. Вторую часть своей броппоры авторъ начинаеть словами: "Носяв всего сказаннаго (о субъективныхъ условіяхъ импровизаціи) можно бы поставить точку" (стр. 39). "Точки", конечно, поставить нявъ какомъ случав нельзя, но не потому только, что ранве не выяснено было самое пониманіе авторомъ импровизаціи. Излагая субъективныя условія поолъдней. о. Зубаревъ на протяжении указанныхъ страницъ (10—38) разсуждаетъ о такихъ вещахъ, какъ "духовное богатотво проповъдника; безнравственность; аскетизмъ и богословокое образованіе проповъдника; св. Библія въ жизни проповъдника; ника; важность самопознанія, слово и жизнь проповъдника; участіє пастыря въ церковно-общественных организаціяхъ; участіє пастыря въ церковно-общественных организаціяхь; внакомство пропов'ядника съ современнымь состояніемъ литературы" и т. п. (приводимъ н'якоторые подзаголовки брошюры). Нужно ли говорить о томъ, что все это—условія не пропов'ядничества только, не импровизацій, а истиннаго пастырства вообще? Никто не будеть отрицать, конечно, что живая и д'якственная церковная пропов'ядь составляеть одну изъ существеннай шихъ задачь пастыря Церкви Христовой; но—не единотвенную. Воть исчему было бы ум'ястиве иначе расположить матеріалъ брошюры: выяснить съ достаточною подробностью объективныя условія и средства импровизаціи, а затвиъ уже-указать тв сокровенные пути, какіе создають не только проповъдника—импровизатора, а добраго пастыря словеснаго стада Христова вообще. Пути эти должны быть хорошо извъстны каждому христіанину, а пастырю Церкви (къ нимъ, въдь, направлена брошюра о. Зубарева по преимуществу)-въ особенности, и потому нъть нужды въ слишкомъ громкомъ о нихъ напоминаніи, способномъ, пожалуй, даже породить въ душт читающаго нткоторую робость въ сознаніи своей отдаленности отъ идеала. Между ттмъ, такого угнетающаго впечатленія можно было бы и избежать. Чистый сердцемъ, глубоко върующій приходскій пастырь, скромный сельскій священникъ, какихъ десятки тысячъ, можеть быть плохимъ импровизаторомъ ВЪ смыслъ повъдн съ церковнаго амвона, но это не лишаетъ его можности руководить насомыми съ помощью того же живого слова въ другой обстановкъ. Вотъ этой то черты, -- необходимости живого словеснаго наученія пасомыхъ повсюду,— совершенно не отмътилъ въ своей брошюръ о. Зубаревъ, а между тъмъ такое указаніе могло бы играть и чисто практическую роль, какъ напоминание объ одномъ изъ внъшнихъ способовъ овладенія исподволь способностью свободнаго живого проповъдническаго слова въ храмъ.

Что касается второй части брошюры о. Зубарева, глё онь обсуждаеть вопрось объ объективных условіяхь импровизаціи, то здёсь достаточно отмітить одно лишь: если авторь вы первой части брошюры говорить о необходимости современности слова, то почему не указываеть онъ способовь подготовки къ этому именно въ школії, широко отстацвая такую подготовку вообще?.. Въ остальномь всій его совіты и указанія безспорно вірны, хотя слищкомъ теоретичны.

Нужно сказать, наконець, по содержанію бротюры въ ен ціломь, что о. Зубаревь, быть можеть, слишкомь сгущаеть краски: живое слово давно уже растеть въ нашей православной Церкви и та "книга", о которой упоминаеть о. Зубаревь, остается исключительнымь достояніемь уже не столь многихь. При всемь томь, настоящая бротюра—явленіе, безспорно, въ высшей степени симпатичное. Въ ціломь она составлена именно, какъ пламенный призывь къ живому пропов'вдническому слову, призывь, который, возможно, спо-

собенъ пробудить не особенно склонныхъ къ дѣлу проповѣдническаго служенія пастырей Церкви, гдѣ есть таковые, заставить ихъ внимательнѣе и глубже подумать надъ этимъ серьезнымъ вопросомъ и, быть можетъ сдѣлать въ данномъ направленіи многое. А для юношей-учащихся духовной школы; только готовящихся выйти на святое дѣло пастырства, брошюра была бы хорошимъ напутственнымъ словомъ. Вотъ почему ей и можно пожелать возможно широкаго распространенія.

H. H.

Π

Протојерей И. Миртовъ. «Надъ моремъ житейскимъ» (Слова, рѣчи и бесъды). Петроградъ, 1914 г. Цѣна 1 р. 30 к.

Въ краткомъ предисловіи къ своему сборнику о. Протоіерей Миртовъ ділаеть скромную оговорку, что ставъ и происхожденіе опредълились совершенно случайно: сборникъ этотъ выпущенъ авторомъ въ печать подъ вліяніемъ опредвленно и неоднократно выраженнаго желанія слушателей проповъдника видъть въ печати его устное слово; но многія изъ проповъдей и ръчей о Миртова, быть можеть даже наиболье проникновенныя,—записаны не были и потому войти въ издаваемый сборникъ не могли; другая часть въ значительной степени возстановлена по случайнымъ записямъ слушателей; въ размъщении возстановленнаго матеріала не выдержано какой дибо системы,—все это, замъчаетъ авторъ, быть можетъ, хотя до извъстной степени оправдаетъ недостатки издаваемаго сборника предъ судомъ его читателей. Нъть, думается, необходимости даже и въ приведенной оговоркъ о. Протојерея. Самый составъ сборника его ръчей, словъ и бесъдъ таковъ, что извъстные недочеты ихъ являются не только извинительными, но болье того—законными, слишкомъ понятными. Эти ръчи и слова въ большинствъ случаевъ, повипонятными. Эти рвчи и слова въ большинствъ случаевъ, повидимому, являются продуктомъ потребности данной минуты,
выявленіемъ проповъдническаго творчества извъстнаго момента, экспромітовыми произведеніями, гдѣ не было и не
могло быть мъста предварительной шлифовкъ, стилизаціи.
Самое заглавіе сборника—"Надъ моремъ житейскимъ"—какъ
нельзя болѣе подтверждаетъ это, и едва ли можно было выбрать заголовокъ болѣе удачный. Живой, ясный умъ и горачее сердце проповъдника постоянно, быстро и непосред-

ственно, реагировали на шумные всплески волнъ "житейскаго моря", въ какую бы сторону ни были онв направлены, отвъчали на трепещущіе вопросы дна. Отсюда—чрезвычайная разнохарактерность словъ и рѣчей, вошедшихъ въ составъ сборника о. Протојерея Миртова. Какая бы то ни была система въ распредъленіи матеріала могла бы быть выдержана здёсь развё съ большимъ трудомъ, поскольку въ собранныхъ произведеніяхъ нътъ свойственной нъкоторымъ геніямъ церковнаго слова склонности-въ отдільныхъ, часто разделенныхъ значительными промежутками времени, поученіяхъ все глубже раскрывать извістную мысль, анализировать до конца вопросъ, имфющій внфвременное значеніе. Слова и різчи о. Миртова, напротивъ, въ большинствів случаевъ приноровлены къ совершенно частнымъ эпизодамъ жизни и за рамки ихъ раскрытія почти не выходять, останавливая вниманіе читателя только на данномъ явленіи, вскрывая его значеніе. Только въ нікоторыхъ, немногихъ сравнительно, поученіяхъ о. Миртова зам'ятно стремленіе выйти въ развитіи мыслей и положеній изъ границъ даннаго момента, частнаго случая, и лишь пользуясь имъ, высказать положенія болье общаго характера. Къ сожальнію, проповёдникъ не считается въ подобныхъ случаяхъ съ темъ обстоятельствомъ, что раскрытіе такихъ положеній. если оно хочетъ быть вполнъ удовлетворительнымъ, исчерпывающимъ, не можеть быть выполнено въ границахъ поученія, произносимаго въ теченіе всего нівскольких в минуть. При такой кратковременности могуть, естественно, получаться лишь общіе контуры, наброски мыслей, мало что дающіе олущателямь. Укажемь въ качествъ такого примъра на слово о. Протојерея подъ заголовкомъ "Задачи жизни", произнесенное въ день рожденія Государыни Императрицы Александры Өсодоровны. На протяженіи поученія, зацявшаго въ печати всего пять небольшихъ страницъ, проповедникомъ затронуты вопросы: о значеніи рожденія вообще, какъ выявленія торжества вічнаго начала жизни; рожденія человъка, въ частности; духовномъ рожденіи человъка-христіанина, его сущности и, наконецъ, о жизненномъ долгъ послъдняго. Естественно, что при такомъ обиліи мыслей онъ не могли быть вскрыты надлежащимь образомь. Что касается самой формы построенія поученій, то въ общемь о.

Миртову присуща склонность проводить параллели между извъстнымъ вопросомъ или событіемъ дня и событіями и истинами евангельскими. Таково, напр., слово, озаглавленное "Два камня", посвященное призыву къ борьбъ съ алкоголизмомъ. Авторъ вспоминаетъ св. женъ мироносицъ, камень у двери гроба Спасителя, о тяжести котораго думали св. жены, идя ко гробу,—и переходить мыслью къ другому камню-алкоголю, страшной тяжестью своею угнетающему родную землю. Такая параллель, умъло выдержанная, еще допустима. Но въ иныхъ случаяхъта же параллель производить странное впечатленіе. Имеемь вь виду слово, озаглавленное "Путь и смыслъ человъческой культуры". Произнесено оно было на юбилев по случаю 50-льтія Свверо-Западныхъ ж. дорогъ. Авторъ взялъ эпиграфъ: "Азъ есмь путь" (Іоан. 14, 6), - такая параллель не совсёмъ удобна. А общая мысль автора, что развитіе свти желвзныхъ дорогь непосредственно содъйствуетъ человъку въ исполнении укръпленіи его христіанских обязанностей и задачь, могла бы быть слишкомъ оспариваема. Но много почтеннымъ о. Протојереемъ выпущено въ свъть другихъ его произведеній, -свѣтлыхъ, серденыхъ и безупречныхъ всесторонне. Таковы въ особенности рачи и бесады, посвященныя вопросу о борьбв съ алкоголизмомъ, по богатству своихъ мыслей сохраняющія свое значеніе и въ настоящее время. Въ остальномъ же настоящій сборникъ ціненъ, конечно, лишь какъ хранилище произведеній опытнаго пропов'ядника, бевъ котораго проповъди о. Миртова по необходимости были бы соверешню потеряны для христіанскаго общества.

P. II.

### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

## въ 1917 году.

Въ 1916 году старый и извъстный встмъ любителямъ духовной литературы богословско-философскій журналь "Въра и Разумъ", основанный 1882 г. приснопамятнымъ Архіепископомъ Амвросіемъ, перещелъ въ завъдываніе новаго состава редакціи, за отказомъ (но преклонности лътъ) перваго маститаго редактора К. Е. Истомина, руководившаго журналомъ съ самаго начала его существованія.

Новый составъ редакціи, состоящій изъ иленовъ семинарской корпораціи, разділиль между собою трудь по прочтенію доставляємаго матеріала, поставивъ себъ ближайщей задачей, чтобы ни одна доставленная рукопись не залеживалась бы безъ скорой и внимательной оцівнки.

Начавъ со столь скромнаго объщанія взамѣнъ свойственной иногимъ изданіямъ хвастливой рекламы съ певыполнимыми объщаніями, редакція чистосердечно сознасть, что ни одинъ такъ назыв. «толстый» журналь, издаваемый непрофессіональными журкалистами, а присяжными тружениками шволы и науки, не можетъ предендовать на всестороннее полное освъщеніе всьхъ интересующихь публику вопросовъ по разнымъ отраслямъ общественной жизни и наукъ богословскихъ, философскихъ и гуманитарныхъ. Но при всемъ томъ читатели, знавомые съ нашимъ журналомъ за 1916 г., не будутъ отрицать, что опъ изобиловалъ статъями интересными, живыми, подчасъ весьма оригинальными, отвъчающими на современныхъ жизни и мысли и привлекавними вниманіе другихъ повременныхъ изданій. По этой пероятне причинъ и подписка на журналь "Въра и Разукъ" въ 1916 году замѣтно подіялась.

Но още въ Октябръ мъснит 1915 года въ наше изданіе была введена и другая реформа. Именно: журналь "Въра и Разумъ" для большаго соотвътствія своей задачь быль освобождень отъ хроники мъстной церковной жизни и того болье непулярнаго литературнаго матеріала, который обыкновенно составляеть содержаніе «Епархіальныхъ Въдомостей». Такой матеріаль выдёлень въ особый еженедъльный журналь "Пастырь и Паства", отличающійся однако отъ обычнаго типа «Епархіальныхъ Въдомостей» темъ, что онъ

является сосредоточіємъ живого обміна мыслей настырей, законоучителей, миссіонеровъ и учителей. Журналь этотъ настолько привлекъ вниманіе церковно-приходскихъ діятелей, что охотно выписывается и въ другій епархій, часто независимо отъ журпала "Въра и Разумъ".

Журналь "Въра и Разумъ", какъ и въ прошломъ году, будетъ выходить разъ въ мъсяцъ, не менъе десяти печатныхъ листовъ, а "Ластырь и Ластва"— еженедъльно, не менъе двухъ печатныхъ листовъ.

Цъна за годовое изданіе обоихъ журналовъ внутри Россіи 10 руб., а за границу 12 руб. съ пересылкою; отдъльно: "Въра и Разумъ"—7 руб., а "Пастырь и Паства"—3 рубля. Разсрочка въ уплать денегъ не допускается.

Подписка принимается во всёхъ извёстныхъ книжныхъ магавинахъ Россіи. Для избёжанія же комиссіонныхъ расходовъ предлагаемъ дёлать подписку по слёдующему адресу: Харьновъ, Духовная Семинарія, въ реданцію журнала "Въра и Разумъ".

Открыта подписка на издаваемый Московскимъ Братствомъ св. Петра митрополита журналъ

# Братское Слово.

Двиянсь прежде всего органомь Московской противораскольнической миссіи, журналь ставить своею задачею вообще обличеніе 
современнаго старообрядческого раскола. Программа журнала:
1) Статьи научно-богословскаго харастера изъ области вопросовъ, 
выдвигаемыхъ современною полемикой со старообрядцами. 2) Статьи 
въ защиту истины Православія отъ нападокъ на нее въ современныхъ старообрядческихъ изданіяхъ. 3) Сообщенія о событіяхъ Православной Церкви, иміношихъ вразумительное для раскола значеніе.
4) Внутренніе вопросы въ расколы какъ доказательство его несостоятельности. 5) Дізтельность противораскольнической миссіи. 6) Обзоръ событій въ жизін раскола. 7) Обзоръ книгъ и журнальныхъ 
статей, имінощихъ значеніе для полемини съ расколомъ старообрядчества. 8) Критическій обзоръ кадаваемыхъ раскольниками книгъ и 
журналовъ. 9) Сообщенія о собесіндеваніяхъ. 10) Сообщенія и замітки 
провинціальныхъ миссіонеровъ. 11) Приложенія къжурналу. 12) Объявленія.

#### Въ приложенияхъ нъ журналу будетъ пенататься "Исторія Бълокриницкаго Священства", выпускъ З. Проф. Н. И. СУББОТИНА.

Вдвев же, при особомъ счетв спраниць, будуть помещаемы и другіе, имвющіе особое значеніе, труды по исторіи и обличенію старообрядческого раскола. Журнань выходить одинь разь въ мъсмиь книжками до 3-хъ печатныхъ листовь. Годь счатается съ 1-го сент. 1916 г. по 1-е сент. 1917 г. Подписная цёна съ пересылкой 3 р. въ годъ, на полгода 2 рубля. Адресъ Редакціи: Москва, Николо-Ямокая, 65—17.

Открыта подписка на 1917-й годъ на ежемъсячный богословскій и проповъдническо-богослужебный журналь, вступающій въ пятый годъ существованія

## ..проповъдническій листокъ" съ "настырскимъ чтеніемъ".

Программа "Проп. Листка": поученія на всѣ воскресные дни года, на великіе и малые праздники; поученія о важнѣйшихъ предметахъ въры и нравственности (въ систематическомъ порядкъ); поученія на требы й на разные случаи приходской практики. Въ "Паст. Чт." пом'єщаются статьи по церк.-обществ вопросамъ, по изъясненію Ов. Писанія и богослуженія и другимъ богословскимъ вопросамъ; обозрвніе журналовь и выдающихся явленій войны; руководящія указанія по церков. уставу на каждый мъсяцъ (по днямъ).

Каждая книжка журн. заключаеть 4—5 печ. листовъ. Журналъ разсылается задолго до 1-го числа того мъсяца, на накой предназначаются проповъди. Въ виду этого редакція настойчищо просить под-

писываться заблаговременео.

Подписная цена журнала-три руб. въ годъ. Подписной годъ съ 1-го января. Годовые экз. журн. за 1914, 1915 и 1916 г.г. по два

рубля; за 1913 г. журн. разошелся.

Изъ отзывовъ печати о журналь. "Проп. Л."-ръдкій, на ръдкость цённый духовный журналь... Разсматриваемый въ проповъдяхъ вопросъ почти всегда затрагивается съ совершенно новой стороны... Это, лоистинь, рычь отъ сердца къ сердцу, и въ этой рычи слышится глубочаншее благогование къ Богу и нежное, кроткое участіе къ ближнему... Статьи "Паст. Чт." должны быть интересны не только для пастыря, но и для всякаго образованнаго человъка" ("Въра и Разумъ 1915 г. № 1) "Проп. Л." представляеть собою знаменательное явленіе въ области русской проповъднической дитературы..., новое живое теченіе русской нопулярной пропов'яди. Живая реальная жизнь пробиваеть эдъсь себъ русло опредъленно и настойчиво" ("Христіанинъ" 1915 г., марть). "Поученія "Проп. Л." кратки, просты и содержательны... Кто любить самъ работать надъ проповъдями, тому проповъди "Листка" дають темы для проповъдей; кто желаетъ научиться живому слову, тому проповъди дають легко усвояемый матеріаль. Ето привыкь читать готовыя проповъди, можеть быть увъренъ, что проповъдь будеть понята всякимъ простедомъ" ("Ряз. En. B." 1915 r., No 10).

Редакторъ проф. Кіевской дух. Академін М. Окабаллиновичь. Издатель преподаватель Кіевской семинаріи А. Тромукій.

Апресь: Біевь, редакція журнала "Пропов'єнническій Листовь".

Въ редакцін "Пропов'яднического Листка" принимается подписка на серію изъ 12-ти книгь "Христіанскіе Праздники" подъ редакціей проф. Кієвекой духови Академіи М. Скабаллоповича.

Задача изданія—дать всестороннее и возможно полное осв'вщеніе каждаго изъ великихъ (пока двунадесятыхъ) праздниковъ со всвыь его богослуженіемь: двется весь славянскій тексть богослуженія съ переводомъ и подробными объясненіями, кром'в того, исторія событія и его празднованія, святоотеческое ученіе о праздникъ и его значени, р-католическая служба -

Все изданіе равсчитано на сто и болье печатных листовъ (болъе 1600 стр.). Въ напечатанныхъ шести книгахъ (о праздникахъ: Рождествъ Пр. Богородицы, Воздвижения, Введения, Рождествъ Христовомъ, Пятидесятницъ и Успеніи) около 60 печатныхъ листовъ (болве 900 стр.). Эти книги высылаются тотчась по получении под-

писной платы.

Подписная цвна за всю серію изъ 12-ти книгь—пять рублей;

по прекращеніи подписки ціна будеть удвоена (десять рублей). Изданіе "Христіанскіе Праздники" Святівшимъ Синодомъ одо-

брено въ качествъ учебнаго пособія при преподаванін литургики въ духовныхъ семинаріяхъ ("Прих. Лист." отъ 15 іюня 1916 г.).

Изъ отзывовъ печати о "Христ. Праздн." "Мы надъемся, что редакція доведеть до конца это доброе дъло. Заслуживающее по своему жизненно-практическому значенію самаго широкаго сочувствія со стороны не только духовенства, но и всёхъ вёрующихъ круговъ нашего общества". ("Церковныя Вёдомости" 1916 г., № 36). Здёсь и исторія, и философія, и экзегетика, и гомилетика, и каноинка, и патристика, и позвія,—а надъ всёмъ этимъ свёть милующей, опасающей въчной Вожіей правды!" Гавріилъ, епископъ аккерманскій. "Для пастырей такая книга положительно должна быть на-стольной ("Приходская Жизнь" 1916 г., іюнь). "До сихъ поръ въ нашей литературѣ не появлялось ничего равнаго" ("Донск. Еп. Вѣд." 1915 г., № 12). "Нельзя не выразить пожеланія, чтобы "Хр. Пр." проникли во веѣ христіанскіе дома. Народныя школы, среднія и низшія учебныя заведенія и вообще всюду, гдт есть читающій людь". ("Ирк. Еп. Въд." 1916 г., № 2).

Съ 1 января 1917 г. въ Харьковъ выходить еженедъльный журналъ

# хрямъ и Школя

Посвящаемый пастырскому и законоучительскому дёлу. HO CIBATIONIEN RPOPPAMMB:

І. Передовыя статьи по вопросамь пастырскаго и законсучи-

realchard Abas.

II. Матеріалы для церковной пропов'яди, вибогослужеўныхъ собестдованій и классных і бестль законоучителя съ дітьми (Здісс будуть даны отрывки изъ. лучшихъ проповёдниковь русскихъ и иностранныхъ, выдержки изъ жизнеописаній святыхъ, изъ свято-отеческихь твореній, изъ произведсній художественной литературы, факты и явленія современной жизни, заслуживающія быть отм'яченными съ церковной, или школьной кансдры).

III. Статьи но церк исторіи, апологетикв, неихологій и др. пред-

метамъ средней общеобразовательной школы.

IV. Литературное обозржніе. Отзывы о вновы выходящих книгахъ и произведеніяхъ періодической печати, заслуживающихъ вни манія пастыря и законоучителя.

V. Очерки и разсказы изъ жизни духовенства, народа и школь-

ной жизни дътей.

VI. Фельетонъ. Непринужденная беседа на разныя темы, имвющя отношение къ пастырскому и законодчительскому, пълу.

VII. Почтовый ящикъ Редакція. Переписка съ читаленями по

вопросамъ программы журнайа.

VIII. Корреспонденція.

IX. Разныя извёстія и замётки.

Х. Объявленія.

Цвна на годъ 6 руб. оъ доставкой и перес., на полгода з руб. 50 к. На другіє сроки подписка не принимается.

Адресь Редакціи и Конторы: Харьковь, Залютинская, 87.

Редакторъ-Издатель прот. В. Линскій.

### Открыта подписка на проповъдническій журналъ.

#### Годъ ІХ-й.

## "ДУХОВНАЯ БЕСЪДА",

#### который будеть выходить въ 1917 г. ЕЖЕМЪСЯЧНО, по следующей программь:

1) ОТАТЬИ И ЗАМЪТКИ по вопросамъ пастырскаго служенія вообще и проповъдническаго въ особенности. 2) Избранныя и составленныя по лучшимъ проповъдническимъ образцамь СЛОВА и ПОУ-ЧЕНІЯ на дни воскресные и НА РАЗНЫЕ СЛУЧАИ изъ практики пастыря и жизни христіанина. 3) Поученія КАТЕХИЗИЧЕСКІЯ, МИС-CIOHEPCKIЯ. воднамъ, инокамъ и заключеннымъвъ темницъ. 4) БВ-СЪДЫ ПО ГИГТЕНЪ, а также о болъзняхъ человъка и ихъ врачевани. 5) О КООПЕРАТИВНЫХЪ ТОВАРИЩЕСТВАХЪ, каковы потреб. общества, пожарн. дружины, сельскіе банки, ссудо-сберег. товарищества, приходскія поцечит., братства и т. п. в) НА ЗЛОВЫ ДНЯ или отклики на современные запросы человическаго духа, въ которыхъ будуть обстоятельно выяснены съ христіанской точки зртнія причины и последствія недуговь нашего времени и указаны средства къ исцівленію этихъ недуговъ. Этотъ отдівль предназначается, главн. образомъ, ДЛЯ ИНТЕЛЛИГЕНЦІИ и людей образованныхъ, питающихъ серьезный интерерь ют религій и знакомыхъ съ религіо-вными сомнёніями. 7) ПРОПОВЪДИ ДЛЯ ДВТЕЙ или задушевныя бесвды законоучителя съ дътьми о предметахъ въры и благоповеденія христіанскаго въ храм'ь, школ'в и дома. 8) ПОУЧЕНІЯ ВО BPEMA BONHЫ.

"ДУХОВНАЯ БЕСВДА" даеть своимъ подписчикамъ произведенія только дучщихъ пропов'ядниковъ, отличающіяся кратиостью, простотою, исиренностью, теплотою и задушевностью, вполнів доступныя для поредскихъ, манія самыхъ простыхъ слушателей и интересныя для городскихъ, т. к. поученія входящія въ составъ "ДУХ. БЕС.", будуть отвічать на запросы духа сильно волнующіє современныхъ христіанъ, иначе сказать, темами поученій будеть служить современная жизнь современная жизнь современная жизнь современная и полезна не только начивающимъ пропов'ядникамъ, но и долгодітнимъ сізтелямъ Слова Божія.

Кромъ всего этого, шесть безплатныхъ приложеній:

1) КАЛЕНДАРЬ-СПРАВОЧНИКЪ НА 1917 годь, заключающій въ себ'є массу всевозможных справокь необходимых въ служебной и пропов'ядимческой практик' в пастыря и міряшина.

- 2) ЖИВОЕ СЛОВО. Оно будеть заключать темы, плавы и подробконспекты проповъдей на весь годъ съ текстами, мыслями, изреченіями, подобіями и сравненіями, заимственными изъ произведеній знаменитыхъ проповъдниковь и примърами изъ современной жизни, импровизаторойъ, т. е. проповъдующихъ слово. Божіе безъ книжки и тетрадки.
- 3) ПОУЧЕНІЯ И РЪЧИ НА ВСЕВОЗМОЖНЫЕ СЛУЧАИ, изъ практики пастыря и жизни міряна.
- 4) "СЪ НАМИ БОГЪ". Назидат, сборникъ процовиди и вийбогослужебныхъ чтеній. Изъ войны русскихъ съ прицами.
  - 5) ХРАМОВОЙ ДЕНЬ. Сборникь поученій на простольные праздники.
- 6) НАША ЛЮВОВЬ. Катехивич. бестды на 10 запов. В. Моиссевасоставленныя свящ. Бестдою, съ туманными картинами, вып. 2-й-1-й высылается за 65 коп.

Въ предыд. годы "ДУХОВНАЯ БЕСЪДА" имъла значительный усиъхъ и большое распространеніе, всрътивъ полное сочувствіе въ печати и у подписчиковъ.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА: въ Россіи 4 руб. заграницу 5 руб., въ годъ съ перес. За 1909—1913, 1915—1916 гг. журналъ разошелся, а за 1914 г. высылается за 2 руб. 50 коп.

 ${\sf Ha^{1/2}}$  года, налож. платеж. и по безденежнымъ заявленіямъ 'журналъ не высылается.

Адресъ: ПАВОЛОЧЬ, Кіевск. губ., въ редакцію "ДУХОВНОЙ БЕСЪДЫ".

ПО ТОМУ ЖЕ АДРЕСУ МОЖНО ВЫПИСЫВАТЬ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

ПОУЧЕНІЯ на воскр. и праздн. дни. д. 1 руб. 50 коп., ВОЙНА РУС-СКИХЪ СЪ ГЕРМАНЦАМИ въ 3-хъ вып. 3 руб., НАША ВЪРА, НА-ША НАДЕЖДА и ХРИСТІАНСКАЯ ЛЮБОВЬ. Сборн. бес. на симв. въры, модитву Господню и 10 запов. съ туман. картин. по 65 ко, каждый, БЛАГОВЪСТНИКЪ сборн. поученій и ръчей на всев. случаи въ 4-хъ вып. по 65 коп. каждый, ЕВАН. ПУТЬ ВЪ ЦАР. НЕБ. ц. 35 к. ВРАЗУМИТЕЛЬ ЗАБЛУДШИХЪ ц. 50 к., КАКЪ ЖИТЬ ц. 80 к. ДОБРЫЙ ПУТЬ ц. 65 к., УКАЗАТЕЛЬ "ДУХ. ВЕС.", за 5 лътъ ц. 50 к. ДОСУГЪ ШКОЛЬНИКА ц. 1 р. 50 к. ИСПОВЪДЬ ВЪ ПОРЯДКЪ 20 мыт. ц. 15 к. "БЕСВДЫ ПРОТИВЪ ХУЛИГАНСТВА", ц. 40 к. и др.—всего 18 книгъ.

Книги одобрены и рекомендованы. Подписчикамъ "Дух. Бес." на 1917 г. всъ изданія вя, стоющія 15 р., высылаются за 10 рублей, съ журналомъ на 1914 і. за 12 рублей, а съ "Дух. Бестдой" на 1917 г. за 15 рублей съ пересылкой, за досылку въ Сибиръ на 1 руб. дороже.

Журналъ на 1917 г. и книги высыл. за 14 рублей.

Редакторъ-издатель, прот. Серапіонъ Брояковскій.

#### ЖУРНАЛЪ

# "Православный Благовъстникъ"

ОРГАНЪ ВНЪШНЕЙ МИССИ

Издается по новой расширенной программ'в и въ расширенномъ объем'в, ежем'всячно, книгами по 16—18 листовъ въ каждой.

Программа журнала: руководящія статьи; церковношкольный отділь (инороду. школь); современное положеніе отечественных миссій; очерки изь исторій миссіи; миссіонерская методика; миссія инославная; миссіон. хроника; библіографія. Приложеніе: распоряженія по миссіи Св. Синода; діят. Совіта Правосл. Миссіон. Общества.

Въ журналъ будуть помещалься иллюстраціи. При редакціи организуется книгоиздательство по внъшней миссіи.

## Цвиа 6 р. въ годъ.

Апресь редакцій: Москва, Пятницкая, 18, кв. 1.

Плата за объявленія за одинъ разъ: страница—20 р., 1/2 стр.—10 р., 1/2 стр.—5 р., 1/2 стран. 3 р.; при повторномъ пезатаній—уступка, по согдащенію.

**Мадатель:** Сов'ять Правоси. Миссіон. Общества.

Редакторы: Синодальный Миссіонеръ-Проповъдникъ

Протојерей Іраниъ Востерговъ.

# При каждомъ № "НИВЫ" подписчики 52 КНИГИ. получать по одной книгь, всего въ годъ \_\_\_\_ 52 КНИГИ.

ОТКРЫТА ПОДПИСКА

## на 1917 годъ

(48-й годъ изданія) на еженедвиьный иллюстрированный.

#### ЖУРНАЛЪ

со многими приложенымми

# HUBA

Гг. подпистики "Ніры" получать въ теченіе одного 1917 года:

52 №№ еженедъльн. художест.-литер. журн. "Нива": повъсти и разсказы, критич. и популярно-научн. очерки, біографіи, восиные и политические очерки и обозрънія, снимки съ картинъ, рисунки, портреты и иллюстраціи съ театра военныхъ действій.

12 №№ ежемъсячнаго иллюстрированнаго приложенія для дътей.

52 книги "Сборника Нивы", отпечатанныя убористымъ четкимъ

шрифтомъ, въ составъ которыхъ войдетъ:

Первая серія полнаго собранія сочиненій М. Горькаго. Горькій поэть героической удали. Онъ молніей ворвался въ напу жизнь, и все въ ней зажегъ, освътилъ. "Человъкъ-это звучить гордо! Человъкъ-святыня. Все-для человъка. Люди, вы и сами не знаете, какъ вы сильны и прекрасны". -- говорить своими твореніями Горькій. Его книги-восторженные псалмы человъку. Горькій-пъвецъ будущаго. и, прозръвая наше грядущее счастье, нетерпъливо торопить его. Залогъ этого счастья работа творческая, хоровая, всемірная. Поэтьпролетарій, поэть цеховой, сынъ мастерового, внукъ бурлака, изображаєть широкою кистью богатую народную душу, Нынъ онъ въ самомъ расцвътъ своего могучаго творчества, и его міровая, необыкновенная слава кръпнетъ и растетъ съ каждымъ годомъ.

Полное собраніе сочиненій С. Я. Надсона. Надсонъ-вічный кумиръ молодежи. Вся молодая Россія молитвенно влюблена въ него, ибо онь выразиль и воспыть въ своихъ стихахъ именно то, чвить волнуются умы и сердца лучшихь русскихъ юношей и девущекь: жажду безкорыстного служенія народу, жажду жертвенной любви къ униженнымъ и падшимъ, жажду борьбы за идоалы свободы и братотва. Для монодежи нёть благотворнёе княги, темь стихотворенія этого світлаго юноши, уводящія душу оть порочных соблаз-

новь, навывающія на нее плеалистическій духь.

Полный переводь романа "Донъ-Кихотъ" Сервантеса. Больше 300 леть прошло со времени созданія "Донь-Кихода", а эта книга все еще молода и нова. Не можеть умереть Донь-Кихоть, покуда не умреть вы человътествы прагопынный пан бизгодать понявхототво! Выть Донъ-Кихотомъ-это лучшее, на что только способенъ чело-въкъ. Если бы не было средя насъ Донъ-Кихотовъ, жизнь была бы, что садь безь цевтовь, что храмъ безь иконь и святыхы Донкахотство это рыпарское самоотвержение, ипеализмы, выра вывысшия цвнности жизни, герояческій бой съ угнетателями. Довъ-Кихотъ-широчайшій поэтическій образь, грандіозно обобщенный художественный типъ. Это не только испанець такого то въка, это всечеловъкъ всвхъ эпохъ и народовъ

Третья серія полнаго собранія сочиненій Д. Н. Мамина-Сиби-ряна. Въ эту серію входять такіе шедевры энаменитаго русскаго писателя, какъ романы: "Золото", "Бурный потоко", "Падающія звевды", цвлый рядъ сборниковъ, повъстей и разсказовъ: "Яюбовъ", "Осенніе листья"; "Медовыя рожи", "Вокругь ранитова кусти" и др. Читатели "Нивы" успѣли уже полюбить мускулистый, полнокровный таланть этого силача-самородка, который, какъ узловатый, могучій дубъ, стоить въ рощица нынашней еловесности среди чахлыхъ своихъ современниковъ.

подписная цена снивы» со всёми приложеніями на годъ:

Въ Петроградъ: безъ доставки 12 р, 50 к., съ доставкой 13 р. 50 к. Безъ доставки: 1) въ Москвъ, въ конторъ Н. Печковской—13 р. 25 к.; 2) въ Одессъ, въ каиж. матаз. "Образованіе"—13 р. 50 к. Съ пересылкою во вев мъста Россіи 14 р. За границу 18 руб.

Допускается разсрочка платежа въ 2, 3 и 4 срока: въ 2 срока: при подпискъ 7 руб. и 1 іюня—7 р.: въ 3 срока: при подпискъ—5 р., 1 апръля—5 р. и 1 августа—4 р. и въ 4 срока: при подпискъ—4 р., 1 марта—3 р., 1 іюня—4 р. и 1 августа—3 руб.

Для гг. служащихь, какъ въ казенныхъ, такъ и въ частныхъ учрежденіяхъ, при коллективной подпискъ за поручительствомъ гг. казначеевъ и управляющихъ допускается разсрочка платежа на самыхъ льготныхъ условіяхъ.

Адресь: Въ Контору журнала "Нива", Петроградъ, ул. Гоголя, № 22.

Открыта подписка на 1917 годъ на ежемъсячный журналъ

# "Христіанская Мысль".

Журналъ ставить своей задачей отвъчать на религосиме запросы, сомивнія и исканія современнаго русскаго общества, и соявиствовать по мъръ силь выясненію въ его сознанів подлинно христіанскихь основъ жизни.

По своему руководящему началу, "Христіанская Мысль" является органомъ православнате самосознація, онущевленнато върой въ жизненное значеніє Христова Евангедія. Но журналь будеть въ то же время винмательно оп'єдить за всёми, но возможности, религіозными движевіями и настроеніями какъ въ Россіи, такъ и за ея предълами.

жень виду не только лишь богословски образованных, но и шроско коуги русского общества. Этимъ будеть опредъляться и выборь статей, и форма изь изложения.

Въ журналъ принимають участие: Прот. Аггеевъ К. М. Емисковъ Андрей, Аскольдовъ С. А., проф. Беневиевичъ В. Н., Бердяевъ Н. А., проф. священ. Боголюбевъ Н. М., проф. Булгаковъ С. Н., проф. Верховской П. В., Волжскій А. С., Гермяновъ В., проф. Дроздовъ Н. М., Добротворцевъ В. П., Дурылинъ С. Н., проф. Завитневичъ В. З., проф. Зъньковскій В. В., Истеминъ М. П., Карташовъ А. В., Кежевниковъ В. А., проф. Кудрявиевъ П. П., Кузнецовъ Н. Д., Лашнюмовъ В. Н., проф. Маккавейскій Н. К., проф. Остроумовъ С. Покревскій А. И., проф. Пеновъ И. В., Прохаско О. П., нроф. Рыбинскій В. П., прот. Счлннъ П., проф. Скабалановичь М. Н., свящ. Соловьевъ С. М., Секоловъ В. П., проф. Тарковъ М. М., проф. Таткиновъ Б. В., проф. Тихомировъ П. В., Троицкій А. Л., Холоповъ И. Д., проф. Четвериковъ И. П., Экземниярокій В. И., Эрнъ В. Ф. и друг.

Подписнай ийна на годъ 8 р., на полгода 4 р. Дина отдивнаго номера 1 р.

Адресь ределин: Кіевь Волошская, 4.

Редакторъ-Издатель Василій Зизоправрскій.

Подробный проскть по требованію высылдется безплатно.

#### подписка 1917 г. на еженедъльный журналъ: на Открыта

## "Церковный Въстникъ".

Годъ изданія XLIII-й.

. Церковный Въстникъ" издается Миссіонерскимъ Совътомъ при Св. Синодъ, по весьма широкой программъ, съ идлюстраціями. Въ программу журвала войдуть: 1) Церковныя и государственныя мъропріятія, распоряженія, указы, опредъленія, законы и т. п.—по религісацымъ и особенно по миссіенерскимъ дъламъ. 2) Вопросы православныхъ миссій: противосектант, противораскольническ., противоинославной, противоеврейской, противомагометан., противоязыч.. противосоціалистическ, противоатенстической и миссій заграничныхъ. 3) Обсуждение съ православи т. зр., всъхъ противоцерковныхъ явленій. 4) Разръшеніе встхъ вопросовъ Въры и Церкви, а равно и вопросовъ государственной, общественной, семейной и личной жизни и мысли, въ границахъ соприкосновенія ихъ съ ученіемъ Православной Въры и жизнью Православной Церкви. 5) Вопросы жизни епархіальной и церковно-прихонской; вопросы пастырства и паствы. 6) Вопросы духовной и церковной школы. 7) Обозръніе современной прессы. 8) Библіографія и критика. 9) Почтовый ящикъ: отвёты на запросы читателей. 10) Объявленія.

Къ сотрудничеству въ журнала приглашены лучшія богословскія и миссіонерскія силы православнаго пастырства и паствы. Журнать будеть выходить еженедёльно; въ лётніе мёсяцы нёсколько рёже, но зато въ увеличен объеме. Годовая цёна журнала пять руб., за 1/2 года 3 руб., съ доставк., и пересылк., заграницу 7 руб. Адресъ Редакцій и Конторы журнала: "Петроградъ, Васильевскій Островъ 11 лин., д. 52. Тел. 487-67". Подписка принимается и въ Конторъ журнала—ежедневно съ 2—6 час. дня и во всъхъ большихъ книжн. магазинахъ. Литературный матеріалъ для "Церк. Въст., направлять по адресу редакцін журнала; отатьи д. б. написаны четко и на одной сторонъ листа. Редакція имъеть право измънять и сокращать статьи, не нарушая ихъ смысла. Статьи, отмъченныя авторами: "платная", оплачиваются по усмотрънію Редакція, а безъ означен помътки считаются безплатными. Непригодныя къ печатанію статьи не воз-

вращаются. Редакція открыта ежедневно съ 2-4 час. дня. Редакторъ "Церковнаго Въстника" членъ Государственнаго Совъта и Миссіонерскаго Совъта при Св. Синодъ профессоръ-про-

тојерей Тимовей Инановичъ Бутневичъ.

## Открыта подписка на 1917 годъ. VI годъ изданія.

**ПЕРКОВНО-ПЕДАГОГИЧЕСКІЙ И ОВІЦЕСТВЕННЫЙ ЖУРНАЛЪ** 

## "ЗАКОНОУЧИТЕЛЬ",

выходить два раза въ мъсящь.

Подписная цъна: на годъ шесть рублей; на полгода три рубля. Съ особымъ прибавленіемъ: "На Досугъ" (Пастырскія думы по за-коноучительскимъ вопросамъ) протогорея А. Голосова, томы I в И-й годовая цвна—7 рублей. На другіе сроки подписка не принимается.

Адресъ редакція: г. Житоміръ, Иларіоновская 2, кв. 3.

ПРОГРАММА: І Отділь. Передовыя статьи по вопросамь церковно-педагогическимь и общественнымь. Сюда входять статьи по средней школь и статьи методическаго характера по низшей школь. Потділь. Правительственныя распоряження и мнінія по школьнымь діламь. Ш Отділь. Сообщенія о законоучительстві въпреділахь русскаго государства (извістія внутри Имперіи). ІV Отділь. Положеніе Закона Вожія за границей (заграничныя извістія). V Отділь. Корреспонденцій по Россій. VI Отділь. Печать. VII Отділь. Изь области юриническо-законоучительской. Отвіты редакцій по недоуміннымь вопросамь законоучительства. VIII Отділь Библіографія. Объявленія.

Въ журналъ принимають участіе профессора Академіи, Университета, многіе архипастыри, видные церковно-общественные дъятели и опытные о.о. законоучители Россійскихъ гимнавій. Имъются собственные корреспонденты по Россіи, а также за границей.

Журналь рекомендовань многими законоучительскими Епархіальными Съвздами и Учебными Округами.

Подписчикамъ, внесшимъ 7 руб., приложение выслано будетъ 1-го Января 1917 года.

Редакторъ-Издатель; Протојерей А. А. Голосовъ.



воспитаніе имѣетъ также церковную и государственную сторону 1). Въ интересахъ Церкви заключается то, чтобы дѣти были воспитываемы въ духѣ православной вѣры и благочестія, а въ интересахъ государства—то, чтобы они были подготовлены къ достойному поведенію въ званіи членовъ того гражданскаго общества, къ которому принадлежатъ.

Но постоянно неся извёстную заботу по воспитанію дівтей. Церковь и государство не хотять въ этомъ случав заступить м'єсто родителей, а идуть только имъ на помощь въ ихъ призваніи воспитывать благочестивыхъ христіанъ и добродътельныхъ членовъ гражданского общества. По крайней мфрф, такова должна быть цфль церковныхъ и гражданскихъ воспитательно - образовательныхъ учрежденій. собственно товоря, только продолжають • Послъднія, восполняють воспитательное дело семьи. По словамъ Мартенсена, "на каждой ступени школы (народной, средней и высшей) обучение должно опредъляться воспитаниемъ, попеченіемъ о всемъ человѣкѣ, въ развитіи котораго умственное образование составляеть лишь отдёльный моменть, долженствующій соподчиняться цілому" 2). Къ сожалівнію, интеллектуальное стремление современной школы, съ ея чинаправленіемъ (пріобретеніе утилитарнымъ дътельствъ, аттестатовъ и дипломовъ), крайнею переполненностію и смішеніємь націоналі ныхь элементовь, сдівдало школу весьма слабою въ воспитательномъ отношении.

въ храмъ и тамъ наставляеть ихъ въ Занона Божіемъ. Такъ какъ корошій примаръ незаворно перенимать ни у кого, то мы могли бы, думается, воспользоваться опытомъ западныхъ церквей въ этомъ отношеніи, тамъ болье, что этоть порядокь очень соотватствуеть духу древнихъ христіанскихъ церквей.

<sup>1)</sup> Подобно тому, какъ отець и мать вывство руководять домашнимь воспитаніемь, такъ совмюстно же должны заботиться объ общественномь воспитаній народа государство и Церковь" (См. Ad. Stählin'a, "Die Schulreformfrage". Nördlingén. 1865, в. 85). Впрочемь, Церковь въ этомъ отношеній обыкновенно предшествуєть, а государство послюдуєть за нею". (См. Хр. Э. Лютарота, "Апологія христіанства". Перев. А. П. Лопужина. Спб. 1892 г., стр. 463).

<sup>2) &</sup>quot;Христ. ученіе о нравственности", т. II, стр. 726. "Ибо школа, по крайней мъръ, народная школа", говорить Катрейно—"первымъ дъломъ есть воспитательное заведеніе". ("Die katholische Weltanschauung", s. 432). О школьном воспитанія см. нашу брошюру: "О началахъ христіанскаго воспитанія въ семьв и школю". Кіевъ, 1907 г., стр. 36—42.

Между твмъ родители нервдко спвшать, какъ можно скорве, отдавать своихъ двтей въ какое-нибудь учебное заведеніе и возложить на училище всякую заботу о нихъ, полагая, что школа не только замёнить семью въ воснитательномъ отношеніи, но и сдівлаеть двтей гораздо для больше и лучше послъдней. Но если это не сознательное и потому самое недостойное родителей желаніе передать, какъ можно скорве, другимъ трудное двло воспитанія дътей, для нихъ самихъ по преимуществу обязательное имъ только вполнъ доступное; то во всякомъ безвредное заблужденіе. Къ указаннымъ нами недостаткамъ современной школы добавимъ еще, что въ школахъ вообще господствуеть обыкновенно, готь же духъ, которымъ проникнуто бываетъ большинство людей въ томъ или другомъ обществъ, — а въ юности человъкъ всего болъе подпадаетъ вліянію общественнаго настроенія. Поэтому, какъ скоро молодой человъкъ поступаетъ въ школу, онъ неизбъжно увлекается твиъ направленіемъ, на которое попадаетъ: хорошоли оно, или дурно, трудно съ нимъ бороться; не забудемъ при этомъ, что во всехъ школахъ вліяніе товарищей действуеть на новичка гораздо сильнее, чемь вліяніе наставниковъ 1). Отсюда видно, какъ опасно спѣшить помъщать дътей въ учебныя заведенія. Домашнее воспитаніе ничьмъ незамънимо. Пока есть какая-либо возможность, пока не истощены еще всъ средства, не надобно спъшить отрывать дътей отъ дому, гдъ въетъ надъ ними благодътельный духъ семьи, а не бурное и холодное дыханіе духа времени. Чёмъ долве дышать они атмосферой доброй семейной тъмъ безопаснъе будуть отъ различныхъ вредныхъ вліяній, ожидающихъ ихъ впереди, сначала въ школъ, а потомъ въ области мірской жизни. Хорошая семья-первая и лучшая школа воспитанія, учрежденная самой природой. Уже изъ этихъ соображеній слідуеть, какъ мы должны относиться къ такъ называемой соціалдемократіи, желающей выр-вать воспитаніе дътей у семьи и передать его обществу, государству.

Уходъ за дътьми и воспитание ихъ",—говорить Энзельсъ,—"явияется общественнымъ дъломъ; общество забо-

<sup>1)</sup> Тириз. "Христ. начала семейной жизни". Перев. съ измеци. Москва, 1861 г., стр. 117.

тится о всёхъ дётяхъ одинаково, будь они брачныя или внъбрачныя" 1). Бебель описываеть намъ подробно, какъ государство должно вести дело воспитанія. Главной задачей новаго общества",-говорить онъ,-,должно быть надлежащее воспитаніе потомства. Всякій новорожденный ребенокъ привътствуется обществомъ, какъ желательный для него прирость населенія..., поэтому оно чувствуеть себя обязаннымъ сильно вмішаться въ жизнь этого новаго существа..., средства образованія и обученія, пищу и одежду доставляетъ общество..., воспитание должно быть общимъ и одинаковымъ для обоихъ половъ" и т. д. 2). Готская программа требуетъ "всеобщаго и одинаковаго воспитанія чрезъ государство", и то-же требованіе, хотя въ форм'я мен'я ясной, повторяется въ программъ Эрфрутской з). Но это требование явно противоръчить самымъ элементарнымъ правиламъ натуральнаго права, разрушаетъ семью, и уже поэтому противъ него должны мужественно бороться всв, кто хочеть сохранить семью. Въдь, для того, чтобы рождать дътей, супругамъ нътъ надобности всю жизнь проводить вмъстъ, между тъмъ какъ воспитаніе дётей обыкновенно длится во ВСЮ родителей. Поэтому, кто отнимаеть у семьи воспитаніе молодого поколвнія и отдаеть его въ руки общества, разрушаетъ семью 4), подрывая главную естественную ея задачу.

Каковы же именно *обязанности* родительскаго воспитанія?

Супруги, дълаясь родителями, самымъ естественнымъ образомъ обязываются заботиться о всемъ, что требуется для надлежащаго развитія тълесной, духовной и нравственно-религіозной жизни дътей.

Самая первая и самая естественная обязанность родителей состоить въ поддержаніи и сохраненіи *тивлесной* жизни ребенка. Въ настоящее время внодить сознана важ-

<sup>1)</sup> Engels. "Der Urspung der Familie, der Privateigentums und des Staats", 1896, s. 64.

<sup>2) &</sup>quot;Die Frau", s. 411-413,

<sup>3)</sup> Cathrein, "Die katholische Weltanschauung", s. 438. Ср. его же "Соціализмъ". Перев. о. Н. Липскаю. Харьковъ, 1908 г., стр. 342—349.

<sup>4)</sup> См. объ этомъ подробнъе въ "Stimmen aus Maria—Laas" LXXII. 1907, s. 263 и дал: "Die sozialdemokratische Familie der Zukunft".

ность физического воспитанія. Здоровое тёло есть основа для здороваго развитія духовной жизни. Поэтому какою бы односторонностью ни страдаль воспитательный методъ Руссо, всетаки ему принадлежить большая заслуга въ томъ отношеніи, что онъ обратиль вниманіе на физическое ніе человіна. Забота о тілесномь благосостояній должна начинаться не только съ рожденія ребенка, но первой минуты бытія его во чревъ матери. Здъсь, съ одной стороны, запрещается все, что, во время чревоношенія, можеть повредить зарождающейся жизни, напр. чрезмфрное на пряженіе или неумфренность со стороны матери, дурное обращение съ нею и т. п.; съ другой-предписывается все, что, до и посяж рожденія ребенка, необходимо для его физическато развитія. Въ этомъ отношеніи родители должны сберегать здоровье своихъ дётей, удалять отъ нихъ все вредное и употреблять все, что можеть споспъществовать развитію и укрѣпленію ихъ силъ. Съ укрѣпленіемъ твлесныхъ, родители обязаны пріучать дітей свойхъ трудолюбію и твлеснымь упражненіямь и искусствамь, располагать ихъ къ воздержанію и умфренности въ пищѣ и питіи и соблюденію строгаго во всемъ порядка, чтобы, такимъ образомъ, они сами научились впоследствій снискивать все необходимое для себя въ жизни.

Такое именно физическое воспитаніе дѣтей вмѣняють въ обязанность родителямь св. отцы и учители Церкви, педагогическія воззрѣнія которыхь, въ основныхь чертахь, раздѣляли и раздѣляють и всѣ послѣдующіе знаменитые педагоги і). Такъ какъ тѣлесная жизнь и здоровье человѣка зависить, главнымь образомь, отъ качества его питанія, то церковные писатели совѣтують, при физическомъ воспитаніи дѣтей, особенно обращать вниманіе на ототъ предметь. "Пища",—говорить Клименть Александрійскій,— "должна быть простой и неизысканной, соотвѣтственно простоть и невзыскательности: воспитываемыхь чадь; жизнь

<sup>1)</sup> Какъ-то: А. Каменскій, (См. его "Великую Дидактику" перев. Адольфа Любомудрова. М. 1893 г.), Песталочуш (см. въ "Исторін Пепагогики" К. Шмидта, т. IV, стр. 54 й дал.), Дистервет (см. его сочиненія, т. 1, русск. перев. Спб. 1885 г.), К. Ушинскій (см. собраніе его педагогич. соч. Опб. 1875 г.), Н. Пирогова (см. его Ц т. сочиненій. Спб. 1887 г.) и др.

ихъ, а не невоздержность ихъ должна быть поддерживаема. Тълесная-же жизнь обусловливается двумя вещами: здоровьемъ и силою; а эти въ особенности зависять отъ умвренности въ пищв, чвмъ твлу облегчается ассимиляція ея" і). "Неумъренность и во всъхъ другихъ отношеніяхъ дъло дурное, въ пищъ-же неумъренность сопровождается особенно вредными послъдствіями" 2). "Много притупляеть воспріничивость души, вліяеть на ослабленіе памяти и силы разсудка" 3). Для укрвпленія твлеснаго организма церковные педагоги, сверхъ того, рекомендуютъ ихъ къ труду и дъятельности. "Уединенныя упраженения и правила касательно сна и бодретвосанія",—пишеть св. Василій Великій, -- "для дітей должны быть опреділены приличнымъ образомъ" 4). Въ особенности они настаиваютъ дозволительности дътямъ гимнастическихъ упражненій, совътуя, впрочемъ, избъгать физическаго переутомленія, какъ весьма вреднаго для здоровья. "Вижсто бань, для юнощей",—говорить Климент Александрійскій,—"гораздо полезнве гимнастическія игры; онв укрвиляють здоровье молодыхъ людей, пробуждають въ нихъ соревнование и честолюбіе, направленныя на развитіе не только тілеснаго здоровья, но и душевнаго... И женщины не должны уклоняться отъ твлесныхъ упражненій; пусть только не въ борьбв бъганьи въ запуски онъ упражняются, а волну прядуть и ткуть и кухаркв помогають, если "нужно" 5). "И все же во всемъ", продолжаеть Александрійскій учитель, продолжаеть Александрійскій учитель, продолжаеть Александрійскій учитель, мъру наблюдать и цъль. Ибо подобно тому, какъ въ порядкъ вещей, чтобы вдъ работа предпиствовала, такъ очень трудно, отяготительно и нездорово, если чрезъ мъру кто напрягается" в). Но св. отпы и учители Церкви, обязывая родителей заботиться о физическомъ развитіи дітей, бують при этомъ прилагать попеченіе о немъ столько, чтобы излишняя забота о немъ не повредила душв. По словамъ св. Василія Великаго, потолько надобно имъть къ тълу привязанности, сколько, говоритъ Платонъ,

<sup>1) &</sup>quot;Педагогъ", кн. И, гл. 1, стр. 109. Ср. стр. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 128.

<sup>4)</sup> Творенія, ч. V. Серг. Пос. 1892 г., стр. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Педаг.", кн. III, гл. 10, стр. 292.

<sup>6)</sup> Тамъ же, стр. 294.

участвуеть оно въ служеніи любомудрію, выражаясь нѣсколько подобно Павлу, который даеть совѣть, что ни мало не должно тѣлу угодія творить въ поводъ похотямъ (Рим. 13, 14)" ¹).

Заботясь о развитіи силъ тела, составляющаго шую часть природы человъческой, родители тъмъ болъе должны обращать вниманіе на развитіе силь и способностей дътской души, отражающей въ себъ совершенства Божестспособной къ безконечному усовершенствованію (Ме. 6, 25, 31, 33; 16, 26). "Пока душа еще способна къ образованію, нъжна и, подобно воску, уступчива, удобно напечатлъваетъ въ себъ налагаемые образы",--пишетъ св. Василій Великій, — "надобно немедленно и съ самаго возбуждать ее ко всякимъ упражненіямъ въ добръ, когда раскроется разумъ и прійдеть въ дъйствіе разсудокъ, начать теченіе съ положенныхъ первоначально ваній и преподанных образцовь благочестія, между какъ разумъ будеть внушать полезное, а навыкъ облегчитъ преуспънне" 2). Духовное воспитание состоитъ въ и всестороннемъ развити силъ души ребенка, такъ чтобы онъ дъйствовали правильно и въ гармоническомъ соотвътствіи одна другой. Сюда входять способности познавательныя, способность чувствованій, или сердце и способность желательная и дъйствующая, или воля.

Но, хотя при воспитаніи дѣтей не должно оставлять безь вниманія ни одной изъ душевныхь силь ребенка, однако христіанское воспитаніе, по преимуществу, стремится къ тому, чтобы образовать центральную духовную силу въчеловѣкѣ, т. е. его волю, создать основу для нравственнаго его характера. Въ извѣстной заповѣды ап. Павла родителямь: "воспитывайте дѣтей вашихъ въ ученіи и наставленіи господнемъ" (Ефес. 6, 4), выраженіе: "въ ученіи" на первый ваглядъ говорить, повидимому, о развитіи лишь умственныхъ способностей дйтяти, о развитіи въ немъ дарованій, объ обогащеніи его познаніями. Но стоящее въ этомъ апостольскомъ изреченіи грет. слово: "ладѣіа", а еще яснѣе лат.: "disciplina" указываеть, конечно, болѣе на необходимость воспитанія въ дѣтяхъ воли, какъ основы для нрав-

<sup>1)</sup> Творенія, ч. IV, Серг. Пос. 1892 г., стр. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенія, изд. 3, ч. V. Серг. Пос., 1892 г., стр. 122.

ственнаго характера 1). Безспорно, что воспитаніе воли— діло первостепенной важности, неизгладимымъ пятномъ отражающееся на всей послідующей жизни ребенка. Обогащеніе же послідняго теоретическими свідініями—діло важности относительной и, при наличности перваго рода воспитанія, удободостижимое.

Такъ именно разсуждають объ умственномъ образованіи дітей въ отношеніи къ развитію въ нихъ нравственноводевой силы духа св. отцы и учители Церкви. Ничуть отвергая для христіанина пользы истиннаго образованія ума, а, напротивъ, считая последнее полезнымъ и необходимымъ для него, они лишь настаивають на оно ни своимъ содержаніемъ, ни своимъ знаправленіемъ не только не противодъйствовало основной цъли христіанскаго воспитанія, но и содействовало ему. Значеніе и характеръ умственнаго образованія, получаемаго путемъ изученія свътскихъ (языческихъ) сочиненій, прекрасно выясняеть аналогіей св. Василій Великій въ своей бесёдё съ юношами. Вотъ что онъ говорить здёсь по этому поводу: "Во всемъ уподобляясь пчеламъ, должны вы изучать сіи сочиненія. Йбо и пчелы не на всв цвъты равно садятся, и съ тъхъ, на какія сядуть, не все стараются унести, но, взявь, что пригодно на ихъ дъло, прочее оставляють нетронутымъ. И вы, если целомудренны, собравь изъ сихъ произведеній, что намъ свойственно и сродно съ истиною, остальное демъ проходить мимо. И какъ срывая цвфты съ розоваго куста, избътаемъ шиповъ, такъ и въсихъ сочиненіяхъ, воспользовавшись полезнымъ, будемъ остерегаться вреднаго" 3). По словамъ св. Григорія Бозослова, "философскія сочиненія для благонравныхъ--щить добродётели, а для влонравныхъ жало гръха в). "Юношамъ, приверженнымъ къ наукамъ", говорить бл. Августинъ, ,,,юношамъ даровитымъ, имъющимъ страхъ Божій и взыскающимъ блаженной жизни, весьма полезно, по моему мивнію, предложить следующее наставленіе: не должно безъ всякаго изследованія увлекаться никакимь ученіемъ, преподаваемымъ внъ Церкви Христовой, и ввъряться ему

<sup>1)</sup> Проф. А. А. Бронзова, "О христ. семь и связанных в съ нею вопросахъ". Спб. 1901 г., стр. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенія, изд. 3, ч. IV. Серг. Пос. 1892 г., стр. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Творенія, ч. І. Москва, 1843 г., стр. 102.

къ руководству къ достиженію блаженной жизни: напротивъ, всегда должно предварительно разсуждать о немъ со всёмъ вниманіемъ и осторожностію. Если въ числё наукъ, изобрётенныхъ людьми, найдутся не стройныя и разногласныя, по различію духа и намёренія изобрётавшихъ оныя и сомнительныя, по подозрёнію въ заблужденіи самихъ изобрётателей, и проч.,—то всё такія науки должны быть отвергнуты и презираемы безъ милосердія. Что же касается до прочихъ наукъ языческихъ, которыя по необходимымъ потребностямъ настоящей жизни не должны быть пренебрегаемы...., то должно туть держаться извёстнаго правила: ничего лишняго" 1).

Итакъ, въ дътяхъ, по преимуществу, должно быть развиваемо доброе настроеніе воли, и этой задачв должно соподчиняться умственное ихъ образованіе. А между темъ многіе родители, держась въ этомъ отношеніи совершенно противоположныхъ воззрѣній, все свое вниманіе, всѣ свои заботы сосредоточивають на образованіи въ дътяхъ ума, который они признають пріемникомъ не только разнообразныхъ познаній, но и всякаго человіческаго совершенства, и на развитіи котораго основывають всь надежды въ готовленіи дітей къ самостоятельной жизни и дівятельности. Но горькій опыть последняго, въ особенности, времени, долженъ-бы убъдить ихъ въ полномъ безсили одного умственнаго образованія дать монодому покольнію надежный строй душевной его двятельности, который желалось бы видёть въ будущихъ деятеляхъ на всехъ поприщахъ жизни. Умъ есть только частная сила духа человъческаго, и его развитие есть лишь часть духовнаго образованія. Есть другія обширныя стороны и силы въ духв человъческомъ, которыя также нуждаются въ воспитаніи, и если онв, а въ особенности главнвишая духовная силасвободная воля, не будуть воспитаны и стануть руководиться собственными граховными стремленіями, то самое умственное образование ченовъка послужить лишь ко вреду и самому ему, и другимъ людямъ (Ме. 22, 37-40; 1 Кор. 13, 1—3 и дал.: Вфес. 4, 14—15). Св. Гоаниз Златоуетъ сильно возогаваль противъ техъ, которые заботились, по преиму-

<sup>1) &</sup>quot;Христіанская наука или основанія св. герменевтики и перковнаго краспорізчія". Кіевъ, 1895 г., кн. П., гл. 58, стр. 150—151.

ществу, объ умственномъ образованія, не обращая должнаго вниманія на воспитаніе силы воли и желаній въ добродѣтельной жизни. "Не заботься о томъ",—говорить онъ,—"чтобы сдѣлать сына твоего извѣстнымъ во внѣшней учености и доставить ему славу, но старайся, чтобы научить его презирать славу настоящей жизни; отъ этого онъ будеть славнѣе и знаменитѣе... Не риторомъ старайся сдѣлать его, но научи его любомудрствовать. Если онъ не будеть риторомъ, отсюда не произойдеть еще никакого вреда; а при отсутствіи любомудрія, самое обильное риторство не принесеть никакой пользы. Нужно благоповеденіе, а не остроуміе, нравственность, а не слава... Не языкъ изощряй, но душу очищай. Говорю это не съ тѣмъ, чтобы запретить образованіе, но—чтобы не привязывались къ нему исключительно" 1).

Для надлежащаго развитія и направленія вс $\delta y$ шевных силь ребенка требуется со стороны воспитателя великая опытность и общирное знаніе, при чемъ со временемъ дълается ръшительно необходимою для родителей посторонняя помощь и всего лучше общественная школа, гдв по всвмъ правиламъ педагогической науки совершается образованіе и воспитаніе молодыхъ людей, которые подъ руководствомъ призванныхъ и болъе или менъе опытныхъ наставниковъ, при томъ во взаимномъ соотноптении между собою, лучше научаются всему, что необходимо знать человъку, върнъе опънивають самихъ себя и свои дарованія и легко пріобрётають искусство, относящееся къ сферё общежитія. Въ этомъ случай долгь родителей состоить только въ томъ, чтобы доставлять необходимыя пособія и средства для развитія способностей дітей своихь, подавать выть добрые совъты и полезныя наставленія, следить за ихъ усивхами и ограждать ихъ отъ разныхъ соблазновъ, которые легко могутъ встръчаться въ средв лицъ разныхъ свойствъ и направленія, и которые гибельно могутъ дъйствовать на весь строй душевной ихъ дъятельности и вившиее поведеніе.

Такимъ образомъ воснитаніе должно снабдить дѣтей всѣми тѣми познаніями и навыками, которые сдѣлають ихъ въ духовномъ отношеніи способными къ выполненію ожидающаго ихъ, по выходѣ изъ-подъ опеки воснитанія, зе-

<sup>1)</sup> Творенія, т. XI, кн. 1. Спб. 1905 г., стр. 186.

много призванія въ мірѣ. При этомъ надобно имѣть въ виду опредѣленную цѣль, которая придаетъ воспитанію извѣстное единство и предохраняеть его отъ разбросанности. Во всякомъ же случаѣ то, чего мы хотимъ достигнуть при воспитаніи дѣтей, не должно быть дѣломъ нашего произвола. Мы должны стараться познавать волю Вожію, настолько она выражается въ самыхъ способностяхъ ребенка, въ его склонностяхъ и характерѣ, этому указанію внимать и на основаніи его уже дѣйствовать въ самомъ воспитаніи ребенка 1). Каково именно это призваніе,—это, собственно говоря, безразлично. Каждое призваніе хорошо и достойно христіанина, если только оно согласно съ волей Божіей и служить общимъ задачамъ человѣчества 2).

Но мы принадлежимъ также и потустороннему міру. Воспитаніе должно подготовить насъ не только къ нашему земному призванію въ этомъ мірѣ, но, главнымъ образомъ, къ небесному призванію въ будущей жизни. Отсюда еще важнѣе иравственное воспитаніе, включающее въ себѣ и религіозное. Всякому христіанину безъ исключенія предстоитъ рѣшить въ своей жизни серьезную задачу, состоящую "въ благоугожденіи Вогу и въ спасеніи души" з), Отъ рѣшенія этой задачи зависитъ цѣлая вѣчность. Если она не будеть надлежаще рѣшена, для такого человѣка все потеряно, и ему "лучше было" бы "не родиться" (Ме. 26, 24).

Для этой цёли ребенка заранёе надобно подготовить и воспитать. Кто жедаеть хорошо возростить дерево, тоть не ждеть, пока оно сдёлается большимь и крёпкимь. Тогда будеть слишкомь поздно. Только молодое, не развившееся дерево принимаеть тоть видь, какой хочеть придать ему садовникь. Такъ и съ человекомъ. Разъ онъ выросъ, его склонности и страсти окрёшли, трудно уже дать имъ иное направление или подчинить ихъ разуму. Поэтому нравственное воспитание дётей должно начинать, какъ можно, раньше, съ первымъ пробужденемъ въ нихъ сознанія. Св. Гольно

<sup>1)</sup> En. Ософана. "Начертаніе христ. нравоученія". Москва, 1891 г., стр. 482.

<sup>2)</sup> Xp. Э. Лютард». "Апологія христіанства", Перев. А. П. Лопухина. Спб. 1892 г., етр. 468.

катихизисъ, стр. 1. Ср. Cathrein, "Die katholische Weltanschauung", s, 165 и дал.

Златоуств предлагаеть отцу семейства: "съ дътства воспитывай его (т. е. сына) въ наказаніи и ученіи Господни" і). "Возрасть ніжный ,-замічаеть св. отець вь другомь мість,-"онъ скоро усвояеть себъ то, что ему говорять, и какъ печать на воскъ, въ душъ дътей отпечатлъвается то, что они слышать. А между твмъ и жизнь ихъ тогда уже начинаетъ склоняться или къ пороку или къ добродътели. Потому, если въ самомъ началь, и, такъ сказать, въ преддверіи отклонить ихъ отъ порока, и направить ихъ на лучшій путь, то на будущее время это уже обратится имъ въ навыкъ и какъ бы въ природу, и они уже не такъ удобно по своей волъ будуть уклоняться къ худшему, потому что навыкъ будеть привлекать къ дѣламъ добрымъ" 3). "Не малая польза", говорить св. Василіи Великій, , , если душа юношей освоивается и свыкается съ добродътелью, потому что наставленія такого рода, по ніжности душь, напечатлівваясь глубоко, остаются въ нихъ неизгладимыми" 3).

Свмена добра положены въ насъ Богомъ съ самымъ устройствомъ человъческой природы (Рим. 2, 14-15), и рано пробуждаются въ дътяхъ. Отсюда главная обязанность родителей должна состоять въ томъ, чтобы съ раннихъ летъ постепенно насаждать въ дътяхъ любовь ко всему доброму и благородному и отвращение ко всему злому. Побороть въ ребенкв гржхъ-есть центральный пунктъ всего нравственнаго воспитанія 4). Хотя мы обыкновенно и считаемъ дівгей невинными, но въ то же время знаемъ, что въ дъйствительности они не таковы. То, что мы называемъ дътскою невинностью, далеко не соотвътствуеть своему названію-есть только очень не совершенное подобіе невинности, а не самая невинность. И если даже гръхъ въ дътяхъ принимаетъ еще скорфе форму несознательнаго нравственнаго зла, всетаки за этимъ несовнательнымъ зломъ скрывается градъ. Нужно уже слишкомъ поверхностно наблюдать за дътьми, чтобы, при самомъ началъ ихъ сознательной жизни, не замъчать уже достаточнаго запаса такихъ влеченій и расположеній, которыхъ даже пристрастная любовь матери не на-

<sup>1)</sup> Творенія, т. XI, кн. 1. Спб. 1905 г., стр. 185.

<sup>2)</sup> Творенія, т. VIII, кн. 1. Спб. 1902 г., стр. 22.

<sup>3)</sup> Творенія, Изд. 3, ч. IV. Серг. Пос. 1892 г., стр. 323.

<sup>4)</sup> Cathrein, "Die katholische Weltanschauung", s. 430.

зоветь чистыми и добрыми, и которыя, въ случав своего развитія, могуть повлечь за собою испорченность на всю жизнь і). Поэтому двти должны посредствомъ ежедневныхъ практическихъ упражненій учиться подчинять своему разуму и господствовать надъ худыми и низкими наклонностями: безпорядочною чувственностію, лвностію, завистію, гнвомъ, своенравіемъ, упрямствомъ, себялюбіемъ и др. пороками. Вмвств съ твмъ необходимо вселять и возращать въ нихъчистоту сердца, чувство благодарности, любовь къ труду, скромность и т. п. Но особенно родители должны внушать своимъ двтямъ для нравственнаго ихъ образованія следующія добрыя расположенія: послушаніе, правдолюбіе и циломудріе.

"Для ребенка",— пишеть I. E. Erdmann своихъ "Psych. Briefe" (s. 309), -- "единственное мърило нравственности, -- это послушаніе". Всв обязанности его сосредоточены въ обязанности повиновенія, и самый отличительный грёхъ юности есть непослушание. Св. ап. Павелъ заповъдуетъ прежде всего наставлять дётей въ послушаніи и почитаніи родителей (Ефес. 6, 1-3), потому что въ этомъ, по І. Златоусту, заключается "удивительное основание для добродътели" 2). Поэтому съ самаго начала слъдуетъ такъ воспитывать ребенка, чтобы не его воля преобладала надъ волей родителей, а, наобороть, чтобы воля последнихь была кономъ для перваго. Отнооясь къ приказаніямъ родителей съ полнымъ довърјемъ, дитя обязано безпрекословно повиноваться ихъ воль, и во всемь, не только "несобразномъ", но даже и "похвальномъ" 3) считаться съ этой волей. По словамь Локе, не должно исполнять прихоти детей, а следуеть, прежде всего, пріучать ихъ къ безусловному повиновенію, а потомъ, съ годами, къ свободъ, такъ чтобы они изъ послушныхъ дътей сдълались друзьми" 4). Родители,

<sup>1)</sup> Общензвёстно наблюдене бл. Аспустина за двумя младенцами-близнецами: когда одного младенца мать клала къ своей груди, въ глазахъ другого уже искрийнсь гивнъ и зависть. Видавиче близко дътей знають, какъ рано, въ самыхъ ихъ дътскихъ шалостихъ, обнаруживаются уже скрытые задатки страстей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенія, т. XI, кн. 1. Спб. 1905 г., стр. 184.

<sup>\*)</sup> См. Васимя Великаю творенія, ч. V Серг. Пост 1892., стр. 72.

<sup>\*)</sup> См. у Шестанова, "Мысли с всепятаній въ духѣ православія и народности". "В'єра и Разумъ" 1891 г., № 5, стр. 293.

которые хвалятся твмъ, что "дитя у нихъ деспотъ въ домв. что хочеть съ ними, то и дълаеть", такіе родители угліе огненное собираютъ на главу свою и на главу своего бенка. Себф они воспитываютъ мучителя, ребенку приготовляють самую плачевную участь. При первомъ же выходъ изъ родительскаго дома такой ребенокъ сразу попадаетъ въ прямое противодъйствіе своей необузданной воль, а это для него-горе и слезы, "Необузданный конь бываеть угрюмъ, а сынъ, оставленный на свою волю, дёлается (Сирах. 30, 8). Избалованныя безхарактерными родителями, капризныя и своевольныя дома, такія діти и въ въчно всъмъ недовольны-и начальниками и учителями, товарищами, и порядками въ школъ, и самою школою, которая у нихъ всегда и во всемъ виновата, а не они. Не найдя школы по себъ, баловии юноши остаются лями весь свой въкъ, къ прискорбію родителей, въ тягость себъ самимъ и во вредъ обществу. Вотъ почему преимущественною задачею семьи, особенно въ наше время, должна быть забота о воспитаніи въ дътяхъ чувства родительскаго авторитета, безъ котораго невозможно дъйствовать на волю и сердце ребенка. Гдъ дъти всегда послушны и почтительны къ родителямъ, тамъ не находить для себя почвы настроеніе, при которомъ попирается всякій законный авторитеть. Ибо "если кто", поворить св. Гоаннъ Златоустъ, непочтителенъ къ родителямъ, тотъ будетъ-ли когда нибудь таковымъ въ отношения къ стороннимъ лицамъ?" 1). Въ цъляхъ же воспитанія въ дітяхъ привычки быть всегда послушными родителямъ, нужно, чтобы въ семь руководила ребенкомъ одна воля; а для этого совершенно необходимо, чтобы воля отца была для него и волею матери, чтобы отнюдь не было на малъйшаго противоръчія въ приказаніяхъ отца и матери. Между отцемъ и матерью должно быть все заранве условлено, какъ держать себя въ отношени къ ребенку и что отъ него требовать, и это взаимное условіе должно быть свято всегда соблюдаемо.

Другое нравственное качество, объ образованіи котораго въ дътскихъ сердцахъ должны особенно заботиться родители, есть правдолюбіе, въ соединеніи съ глубокимъ отвращеніемъ ко лжи. Лживость, повидимому, должна быть

<sup>1)</sup> Творенія, т. XI, кн. 1, стр. 184.

совсвиъ не свойственна двтямъ. Но, къ сожалвнію, она проявляется въ нихъ обыкновенно очень рано, будучи скимъ грвхомъ по преимуществу. Въ этомъ нельзя не видъть одного изъ наиболже поразительныхъ признаковъ щей намъ прирожденной гръховности, не признаваемой, съ легкой руки Руссо, глашатаями ложной идеи объ исконномъ совершенствъ человъческой природы. Нельзя оставлять безъ вниманія никакой лжи въ дітяхъ, особенно пока они нъжны и впечатлительны. Обыкновенно дътскіе проступки происходять оть вътренности, легкомыслія, оть шумной ръзвости, неосмотрительности и т. п.; въ лживости же ребенка видень злой умысль, хитрость и хладнокровный разсчеть1). Тотъ можетъ еще освободиться отъ самыхъ запутанныхъ сътей гръха, кто сохранитъ любовь къ правдъ; потому что "поступающій по правдів идеть къ світу, дабы явны были дёла его" (Іоан. 3, 21). Одна ложь, "отецъ" которой "челов вкоубійца б в искони" (Іоан. 8, 44), поражаеть душу нравственною смертію. Она не достойна христіанина, призваннаго къ истинъ и правдъ (Ефес. 4, 24). Поэтому ся. Іоанна Златоуста увъщеваеть: "избъжимъ обвиненія, называемаго ложью; не дёлай себя въ глазахъ друга не заслуживающимъ довърія, боясь не встрътить къ себъ болье въры даже и тогда, когда говоритъ истину; тотъ, кто зался лжецомъ въ одномъ, уже не стоитъ того, чтобы ему върили, даже въ томъ случав, если бы когда онъ сказалъ правду, такъ какъ глаголати праведная, говорить (Писаніе), и истинствовати, угодна Богу паче, нежели жертвъ кровь" (Притч. 21, 3) 2). "Но какъ же возможно ребенку сдълаться искреннимь любителемь правды", спрашиваеть Тирит, -, если овъ не научится быть вполнъ искреннимъ и правдивымъ въ отношени къ своимъ родителямъ? Прежде всего да не будеть лжи въ собственныхъ устахъ нашихъ. Наша искренность въ отношения къ дътямъ столь же свя-щенный долгъ нашъ, какъ и ихъ долгъ-искренность въ отношени къ намъ; если мы не исполнимъ своего то и ихъ долгъ останется безплоднымъ. Объщанія и угрозы наши должны быть ненарушимы, отвъты наши должны

<sup>1)</sup> Проф. прот. *Н. Өаворова*, "О христіанской правственности". Кієвь. 1879 г., стр. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенія, т. ІІ, кн. 2. Спб. 1896 г., отр. 925.

быть тверды, положительны и чужды всякаго противорвчія и хитрости. Поступая такимъ образомъ",—заключаеть нвемецкій моралистъ-педагогъ,—"мы приготовимъ почву, на которой должна развиться любовь двтей нашихъ къ правдв" 1).

Третья изъ названныхъ нами добродътелей, особенно должно имъть въ виду при домашнемъ воспитаніи дётей, именуется дёвственною невинностію или мудріемь, которое, по опредъленію св. Василія Великаго, "есть истинная, съ сознаніемъ соединенная сила, глубоко отпечатлъвающаяся въ душъ Ħ уничтожающая" "срамныя движенія" 2). "Обыкновенно", — говорить св. Іоаннъ Златоустъ, ничто такъ не украшаетъ инаго какъ вънецъ цъломудрія" з). "Цъломудріе и правда красота души" 4). "Ничто у юношей",—замёчаеть св. отець,— "не требуетъ такого старанія и заботъ, какъ цівломудріе и чистота, потому что эта особенно страсть (т. е. противоположная цёломудрію и чистоть) обуреваеть этоть возрасть "5). Родители темъ более должны стараться объ охранени своихъ дътей отъ похоти сладострастія, чъмъ больше похоть эта находить поблажки въ нынвшнемъ ввкв. Искусственно нынъ возбуждаются и раздражаются плотскія страсти, безъ того трудно сдерживаемыя ВЪ молодомъ BOSDACTE. Дъло доходить до того, что нарушение цъломудрія только многими нынъ какъ будто не считается за но даже находить мнимо-ученую защиту себъ. Съ этою посявднею цвийю въ настоящее время усердно проповедуется учение о правахъ и свободъ плоти, дающее основание молодежи оправдывать преждевременное и незаконное удовлетвореніе своей чувственной страсти, какъ разумную требность природы. А между тёмъ этоть порокъ долженъ быть такъ отвратителенъ для христіанъ, какъ "запечатленныхъ въ день искупленія Святымъ Духомъ Божівмъ" (Ефес. 4, 31), что онъ "не долженъ даже именоваться у нихъ, какъ

<sup>1) &</sup>quot;Христ. начала, семейной жизни", Перев. Москва 1861 г., стр. 158 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенія. Изд. З. ч. П. Москва, 1891 г. стр. 49.

<sup>3)</sup> Творенія, т. 1V, кн. 2. Спб. 1898 г., стр. 789.

<sup>4)</sup> Творенія, т. Xl, кн. 1. Спб. 1905 г., стр. 216.

<sup>5)</sup> Творенія, т. IV, стр. 788.

прилично святымъ" (Ефес. 5, 3). Нецѣломудріе, если оно ограничивается даже однимъ воображеніемъ, изгоняетъ св. Духа. Въ немъ скрывается причина современнаго недовольства жизнію и религіознаго невѣрія, ибо когда отступаетъ Духъ Божій, то вмѣстѣ съ Нимъ исчезаютъ и миръ, и вѣра¹). И здѣсь задача нравственнаго воспитанія—соблюсти дѣтей отъ зда во время.

Но какъ это сдълать? Не наставленіями и разсужденіями, которыхъ малыя дюти не понимаютъ, простымъ пробужденіемъ въ нихъ естественнаго чувства цёломудренной стыдливости. Эта-то стыдливость, какъ постоянная опасность гръха, стоитъ на стражв дѣтской невинности. "Стыдъ въ этомъ смыслъ", — говорить преосв. сій, , , можно назвать обоняніемъ души, которое возможность издали чувствовать смрадъ грфха и отвращаться отъ него. Какъ твлесное чувство обонянія предохраняеть насъ отъ вредной пищи, питья и зараженнаго воздуха, такъ чувство стыда предохраняетъ насъ отъ грфха"2). На родителяхъ лежить обязанность охранять съ особенною заботливостію драгодінное чувство стыда въ дітскихъ душахъ. Для этого надобно, чтобы ребенокъбылъ какъ можноболве откровенень и довврчивь къ родителямь во время и во всемъ, что съ нимъ случится, что его интересуеть и близко его сердцу, а также, надобно, чтобы онъ какъ можно болъе быль осмотрителенъ, стыдливъ менъ еъ обращени съ прислугою, сверстниками и посторонними людьми. Св. отцы и учители Церкви предлагають всячески удалять детей оть дурныхъ сообществъ... "Что двлаемъ мы относительно светильниковъ",-говорить св. Іоаннъ Здатоустъ, тоже будемъ соблюдать и по отношенію къ дітямь. Часто случается, что когда служанка зажжетъ огонь, мы велимъ ей не подносить свътильника туда, гдъ лежить тростникъ; или съно, или что нибудь подобное, чтобы незамътно для насъ не упала въ это вещество искраи не сожгла всего дома. Такъ же будемъ заботиться и о дътяхв и не отанемь обращать ихъ взоры туда, гдф (бывають)

<sup>1)</sup> Проф прот. *Н. Өаворова*, "О христанской правственности", стр. 9.

<sup>2) &</sup>quot;О стыдъ и стыдивости". Полное собраніе промовъдей, т. III. Харьковъ, 1902 г., стр. 389.

# Борьба христіанства съ остатками язычества

въ древней руси.

. Томъ I. Цѣна 2 р. 50 к.

Томъ II. Древне-русскія слова и поученія, направленныя противъ остатковъ язычества въ народѣ. Цѣна 3 р. 50 к.

СКЛАДЪ ИЗДАНІЯ: въ нижномъ магазинѣ Суворина, Харьковъ, Николаевская площ.; у автора—г. Лебединъ, Харьк. г.

## въ редакци продается:

СОБРАНІЕ СЛОВЪ и РЪЧЕЙ Высонопрессинценнаго Арсеніи, Архісписнова Харьновскаго и Ахтырскаго, говоренныхь вы разныхы ивстехы сто служенія. ЦВНА ва 8 княть 8 рублей сь пересылкой. Весь чистый доходь поступаєть согласно воль Кго Высокопреосвищенства, Архіспископа Арсенія, въ пользу Общества вспомоществованія нундающимся воспитаннинамь Харьновской Духовной Семинаріи.

Реданція предлагаеть издателямь присылать ей вновь выходящія нниги для отзыва въ библіографичесномъ отдёлѣ журнала.

# ОТЪ РЕДАКЦІИ

## СВЪДЪНІЯ ДЛЯ Г.г. СОТРУДНИКОВЪ и ПОДПИСЧИНОВЪ.

Адреса лицъ, доставляющихъ въ Редакцію «Въра и Разумъ» свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тъ условія, на которыхъ право початанія получаемыхъ Редавцією литературныхъ произведеній можеть быть ей уступлено. Редакція просить доставлять ей свей статьи переписанными на реминттоновой машинъ и, по возможности, четко и на одной сторовъ полулиста. Рукописи, написанный пералборчиве, прочитываться не будуть.

Обратная отсылка руконисей по почть произволится лишь по предварительной уплать Редакцій издержекть деньгами или марками.

ви котаковеном изменения и сокращения въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами. На просмотръ полученныхъ гукописей Редакція вазначаеть срокъ до 3-хъ мъсяцевъ и не поэже этого извъщаеть авторовъ о судьбъ ихъ рукописея.

Жалоба на неполучение какой-либо книжки журнала препровождается въ Редакцію съ обозваченіемъ напечатаннаго на адресъ нумера и съ приложеніемъ удостовъренія мъстной почтовой конторы о томъ, что внижка журнала действительно не была получена конторою. Жалобу на неполучение какой-либо книжки журнала просимъ заявлять Редакции не позне, навъ по истечении месяца со времени выхода внижен въ светь.

0 перемънъ адреса Редакція извъщается своевременно, при чемъ слъдуеть обозначать напечатанный въ прожнемъ адресв нумеръ; за перемвну адреса уплачивается 30 коп.

Посылки, письма, деньги и вообще всикую корреспонденцію Редавція просить высылать по следующему адресу: въ г. Харьновъ, въ зданіе Харьновской Духовной Семинаріи, въ реданцію журнала "Въра и Pasymb".

Контора Редакція ж. «В. и Р.» открыта ежедневно оть 10-ти до 3-хъ часовъ по полудни; въ это-же время возможны и лячныя объясновія по дъламъ Редавція.

Объявленія принимаются за строку или місто строки за одинь разъ 30 к., за ква раза 40 к., за три раза 50 коп.

Редекторы: Ректоръ Семинаріп, Протоіерей Алексій Юшивъ.
Магистръ богооловія П. М. Красвиъ.